Journal of Islamic Scriptures in Non-Arabic

journal homepage:

Societies JISNAS

https://journal.kurasinstitute.com/index.php/jisnas

Praktik Performatif al-Qur’an dalam Tradisi Yasinan Nahdliyin: Suatu

Kajian Living Qur’an

M. Fuad Hasan*, Mansur Hidayat?, Anis Fitriyah?3
Pondok Pesantren Roudlotul Tholibin Lampung, Indonesia
2Universitas Islam Negeri Sunan Kudus, Indonesia

3Nizamia Cendekia Insight, Indonesia

*Correspondence: < mzfu.mhf@gmail.com

Article Info Abstract

This study investigates the Yasinan ritual among the Nahdliyin
Keywords: community in Margodadi, Metro Selatan, through a Living Qur'an
Yasinan; approach combined with sociological and hermeneutical analysis. Using

performative tafsir;
communal recitation;
collective supplication;

ethnographic methods — participant observation over eight weeks and in-
depth interviews with 12 practitioners — the research examines how
Qur’anic  recitations are enacted, embodied, and  socially
institutionalized. Findings show that Yasinan functions as a
performative tafsir in which meanings of the Qur’an are materialized
through ritual sequences involving tawassul, communal recitation, and
collective supplication. The ritual generates layered significations:
spiritual (seeking divine proximity and protection), social (solidarity,
role distribution, and moral bonding), and cultural (integration of
Qur'anic text with Javanese symbolic expressions). The study
contributes to Living Qur'an scholarship by demonstrating how local
epistemologies shape Qur’anic meaning-making beyond textual exegesis,
offering a model for analyzing the Qur’an as a socially enacted and
ritually embodied text.

© 2025 M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah

License.

A. Pendahuluan

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International

Tradisi pembacaan Surat Yasin, atau yang dikenal luas sebagai Yasinan, merupakan

salah satu bentuk ritual Qur'ani yang paling mapan dan tahan lama dalam

masyarakat Muslim Indonesia.! Pada komunitas Nahdliyin, khususnya di Desa

Margodadi, Kecamatan Metro Selatan, Yasinan dilaksanakan secara rutin setiap

Kamis malam melalui rangkaian yang terstruktur: tawassul, pembacaan al-Fatihah,

1 Rino Riyaldi dkk., “Six Forms, Multiple Meanings: Unpacking the Yasinan Tradition as a Living
Engagement with The Qur'an In Rural Indonesia,” Madinah: Jurnal Studi Islam 12, no. 1 (2025): 97,
https:/ /doi.org/10.58518 /madinah.v12i1.3426.

Article History:

Received: 10-11-2025, Received in revised: 09-12-2025, Accepted: 10-12-2025


https://journal.kurasinstitute.com/index.php/jisnas
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.58518/madinah.v12i1.3426.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

pembacaan Surat Yasin, surat-surat pendek, tahlil, dan doa penutup. Pelaksanaan
ritual ini dilakukan secara bergilir di rumah-rumah warga, melibatkan
kepemimpinan ustadz lokal, serta diikuti oleh jamaah dari berbagai usia dan lapisan
sosial.? Konsistensi dan ketahanan tradisi ini menunjukkan bahwa al-Qur’an bukan
hanya diperlakukan sebagai teks normatif atau sumber hukum,® melainkan sebagai
praktik hidup yang memberikan bentuk pada kehidupan sosial, spiritual, dan
kultural masyarakat. Fenomena ini secara substantif menggambarkan bagaimana al-
Qur’an “dihidupkan” dalam pengalaman kolektif, bukan semata-mata “dibaca” atau
“diulas” 4

Dalam kajian Islam kontemporer, pendekatan Living Qur’an berkembang pesat
sebagai respons terhadap keterbatasan studi tafsir normatif dalam menjelaskan
bagaimana umat Muslim berinteraksi secara nyata dengan teks suci. Living Qur’an,
sebagaimana digagas oleh Pink, melihat al-Qur’an sebagai entitas sosial yang
memperoleh maknanya melalui praktik, performativitas, afektifitas, dan relasi
material yang terbentuk dalam kehidupan sehari-hari.> Kajian ini menggeser fokus
dari “teks sebagai objek interpretasi” menuju “teks sebagai pengalaman”, atau dalam
istilah Rasmussen, embodied terhadap kalam Tuhan,® yakni al-Qur’an yang hidup
dalam tubuh, suara, gerak, dan ritme komunitas. Penelitian lain seperti Daneshgar
menunjukkan bahwa pemaknaan al-Qur’an di banyak masyarakat Muslim tidak
dapat dilepaskan dari konteks lokal, struktur otoritas tradisional, serta habitus
religius yang terinstitusionalisasi.” Dengan demikian, ritus seperti Yasinan tidak
dapat dibaca sekadar sebagai pembacaan Surat Yasin, tetapi sebagai arena di mana
makna Qur’ani dinegosiasikan melalui tindakan, ruang, suara, dan relasi sosial.

Sementara itu, penelitian Dendy mengungkap bagaimana ritual ini menjadi
ekspresi religius dan sosial dalam konteks kontemporer, sehingga mampu

2 M. Fuad Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan (Institut Agama Islam Ma’arif NU
Lampung, 2023), 2-4.

3 Asifa Quraishi-Landes, “Interpreting the Qur’an and the Constitution: Similarities in the Use of Text,
Tradition, and Reason in Islamic and American Jurisprudence,” SSRN Scholarly Paper 963142 (Social
Science Research Network, 1 Februari 2007), https://doi.org/10.2139/ssrn.963142.

4 Zulfi Widia Fitri dan Sugeng Wanto, “A Study of the Living Qur’an: Understanding Wasilah Among the
Suluk Nagshbandiyah Congregation in Pasaman Barat,” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no.
2 (2025): 257, https:/ /doi.org/10.58363 /alfahmu.v4i2.551.

5 Johanna Pink, Muslim Qur’nic Interpretation Today: Media, Genealogies and Interpretive Communities
(Equinox Publishing Limited, 2019).

6 Anne Rasmussen, Women, the Recited Qur’an, and Islamic Music in Indonesia (University of California Press,
2010), 5.

7 Majid Daneshgar dkk., The Qur’an in the Malay-Indonesian World: Context and Interpretation (Routledge,
2016), 7-22.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 163
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.2139/ssrn.963142.
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.551.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

mempertahankan kohesi komunitas di tengah perubahan modernitas.8 Meskipun
demikian, mayoritas penelitian di Indonesia masih menyoroti Yasinan dalam dua
sudut pandang utama. Pertama, kajian normatif-teologis yang memusatkan
perhatian pada fadhilah Surat Yasin berdasarkan hadis atau tafsir klasik, tanpa
mengaitkannya dengan pengalaman sosial komunitas. Kedua, kajian deskriptif-
sosiologis yang memotret Yasinan sebagai tradisi budaya tanpa menjelaskan
bagaimana makna Qur’ani terbentuk dalam proses ritual tersebut. Kedua pendekatan
ini meninggalkan celah metodologis karena tidak menjelaskan mekanisme interpretasi
yang berlangsung dalam ritual komunal.

Celah inilah yang menjadi ruang penting bagi penelitian ini. Yasinan bukan
hanya tindakan membaca Surat Yasin secara kolektif, melainkan sebuah bentuk tafsir
performatif, yaitu proses penafsiran al-Qur’an yang tidak diwujudkan dalam
komentar tertulis atau analisis filologis, tetapi dalam tindakan ritual yang terstruktur,
ekspresi afektif, relasi sosial, dan pengalaman komunal. Dalam kerangka
performativitas, bacaan al-Qur'an tidak hanya “mengulang makna”, tetapi
“menciptakan makna” melalui pelaksanaannya. Turner menggambarkan ritual
sebagai drama sosial, ruang di mana nilai, simbol, dan identitas dinegosiasikan dan
diwujudkan secara kolektif. Dengan demikian, Yasinan dapat dibaca sebagai sistem
interpretasi yang hidup, yang mematerialkan tema-tema Qur’ani seperti
perlindungan, ketenangan, pengharapan, dan solidaritas, ke dalam tubuh dan
pengalaman jamaabh.

Selain itu, praktik Yasinan di Margodadi menunjukkan bagaimana epistemologi
lokal memainkan peran penting dalam praksis Qur’ani. Konsep-konsep seperti
berkah, penolak bala, mahabbah kepada Nabi dan al-Qur’an, serta keterhubungan
dengan tradisi ulama Jawa, menjadi struktur makna yang menuntun masyarakat
dalam menafsirkan fungsi dan signifikansi Surat Yasin. Dalam banyak kesaksian
warga, pembacaan Yasin bukan hanya ritual untuk mendekatkan diri kepada Allah,
tetapi juga cara untuk merawat keharmonisan sosial, menjaga ketenangan batin, serta
memperkuat jaringan silaturahmi. Integrasi antara teks Qur’ani dan simbolisme
Jawa, misalnya melalui pepatah “moco Qur'an angen-angen sak maknane”,
menunjukkan adanya hibriditas epistemik!? yang lahir dari interaksi antara ajaran

8 Dendy Wahyu Anugrah Dendy, “Tahlilan and Yasinan as Phenomenological Expressions of Islamic
Religious Experience in Indonesia,” Jurnal Penelitian Keislaman 21, no. 1 (2025): 49-65,
https:/ /doi.org/10.20414 /ipk.v21i1.13056.

? Victor Turner, “Social Dramas and Stories about Them,” Critical Inquiry 7, no. 1 (1980): 141-68,
https:/ /doi.org/10.1086/448092.

10 Ana Ning, “Epistemic Hybridity: TCM’s Knowledge Production in Canadian Contexts,” dalam
Complementary and Alternative Medicine: Knowledge Production and Social Transformation, ed. oleh Caragh

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 164
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.20414/jpk.v21i1.13056.
https://doi.org/10.1086/448092.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

Islam dan budaya lokal. Inilah dimensi yang sering terabaikan dalam kajian normatif
maupun deskriptif biasa.

Pemilihan lokasi penelitian di Desa Margodadi didasarkan pada pertimbangan
bahwa komunitas ini mempertahankan bentuk Yasinan yang relatif stabil,
terorganisir, dan memiliki kesinambungan historis dalam tradisi Nahdliyin.
Keberadaan pemimpin agama lokal, struktur rotasi rumah, serta partisipasi rutin
jamaah menunjukkan bahwa Yasinan di Margodadi tidak hanya ritual keagamaan,
tetapi sebuah institusi sosial yang memiliki daya ikat kuat. Dengan demikian, lokasi
ini memberikan medan empiris yang representatif untuk memahami bagaimana
makna Qur’ani dipraktikkan, dinegosiasikan, dan dipertahankan dalam konteks
sosial tertentu.

Penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis struktur ritual Yasinan sebagai
bentuk tafsir performatif; (2) menjelaskan bagaimana makna Qur’ani dinegosiasikan
melalui pengalaman spiritual, sosial, dan kultural jamaah; dan (3) mengidentifikasi
bagaimana epistemologi lokal Nahdliyin membentuk cara komunitas memahami
dan menghadirkan al-Qur’an. Metode yang digunakan adalah etnografi dengan
kombinasi observasi partisipan, wawancara mendalam, dan analisis tematik
interpretatif. Pendekatan ini memungkinkan penelitian menangkap dimensi praksis,
afektif, dan performatif dari ritual secara langsung, bukan sekadar berdasarkan
penjelasan tekstual atau dogmatis.

Secara akademik, penelitian ini berkontribusi dalam tiga ranah utama. Pertama,
pada tataran konseptual, penelitian ini menawarkan pemahaman mengenai fafsir
performatifll sebagai kategori analitis yang menjelaskan bagaimana al-Qur’an menjadi
sumber tindakan, bukan hanya sumber wacana. Kedua, pada tataran metodologis,
penelitian ini menunjukkan pentingnya etnografi Qur’ani dalam mengkaji interaksi
antara teks dan komunitas, sehingga menjembatani studi normatif dan studi
antropologis. Ketiga, pada tataran empiris, artikel ini memperlihatkan bagaimana
makna-makna Qur’ani dimaterialkan dalam ritual Yasinan, sekaligus bagaimana
tradisi tersebut memperkuat struktur sosial, afeksi religius, dan identitas kultural
Nahdliyin. Dengan demikian, penelitian ini berupaya menutup celah penelitian
sebelumnya dan memberikan model analitis yang dapat diaplikasikan pada
fenomena Qur’ani lain di masyarakat Muslim.

Brosnan dkk. (Springer International Publishing, 2018), 247-272, https://doi.org/10.1007/978-3-319-
73939-7_10.

1 Ahmad Rafiq, “The Living Qur’an: Its Text and Practice in the Function of the Scripture,” Jurnal Studi
Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 22, no. 2 (2021): 469-84, https:/ /doi.org/10.14421/qh.2021.2202-10.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 165
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.1007/978-3-319-73939-7_10.
https://doi.org/10.1007/978-3-319-73939-7_10.
https://doi.org/10.14421/qh.2021.2202-10.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

B. Struktur Ritual Yasinan: Koreografi dan Pola Praktik Komunal

Observasi etnografis di Desa Margodadi memperlihatkan bahwa praktik Yasinan
yang dijalankan setiap Kamis malam bukan sekadar aktivitas keagamaan rutin,
melainkan sebuah ritus yang terstruktur, stabil, dan diwariskan lintas generasi.
Pelaksanaan ritual dimulai selepas salat Isya dan berlangsung selama sekitar satu
hingga satu setengah jam. Tempat kegiatan bergilir dari satu rumah ke rumah lain
mengikuti daftar yang disusun oleh pengurus jamaah. Sistem rotasi ini bukan hanya
mengatur penggunaan ruang, tetapi juga menjadi instrumen untuk memperkuat
partisipasi dan rasa memiliki dalam komunitas. Mekanisme bergiliran tersebut
memainkan fungsi sosial yang signifikan dalam menjaga kesinambungan tradisi.!?

Rangkaian ritus diawali dengan tawassul, yakni pembacaan al-Fatihah untuk
Nabi Muhammad Saw., keluarga beliau, para sahabat, ulama, dan arwah kaum
Muslimin. Praktik ini menegaskan hubungan spiritual antara jamaah dengan mata
rantai pewaris ilmu dan keutamaan. Konsep tawassul memiliki akar dalam hadis
tentang anjuran berdoa melalui perantaraan amal saleh atau orang-orang saleh,
sebagaimana diriwayatkan dalam kisah tiga orang yang terjebak dalam gua yang
berdoa dengan menyebut amal baik mereka.’® Dalam konteks Yasinan, tawassul
menjadi pintu masuk yang menghubungkan jamaah dengan jaringan otoritas
tradisional Islam dan mengokohkan posisi ritual sebagai bagian dari mata rantai
keberkahan (silsilah al-barakah).

Setelah tawassul, jamaah memasuki inti acara, yaitu pembacaan Surat Yasin
secara berjamaah. Pembacaan ini memiliki dasar keagamaan yang kuat dalam tradisi
fadha’il,’* di antaranya hadis riwayat al-Darimi, “Surah Yasin adalah jantung al-
Qur'an.”15 Begitu pula riwayat Abu Dawud yang menyebutkan bahwa Yasin
dibacakan untuk orang yang sakaratul maut sebagai bentuk talgin dan penguatan
spiritual.’® Meskipun sebagian ulama memperdebatkan kualitas sanadnya, secara
praksis hadis-hadis tersebut telah membentuk habitus keagamaan masyarakat
nahdliyin, sehingga pembacaan Yasin dipahami sebagai sumber keberkahan,
ketenangan, dan perlindungan.

12 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan.

13 Desri Nengsih, “Tawassul Dalam Perspektif Hadis (Kajian Terhadap Hadis Kisah Tiga Pemuda
Terperangkap Dalam Goa),” Jurnal Ulunnuha 9, no. 1 (2020): 74-92, https:/ /doi.org/10.15548 /ju.v8i3.1293.
14 Hayail Umroh dan Syahbudin Gade, “The Role of Teachers In Transferring Educational Values From
Surah Yasin Verses 77-83 : Challenges, Strategies and Learning Implications,” Genderang Asa: Journal of
Primary Education 6, no. 1 (2025): 7, https://doi.org/10.47766/jga.v6i1.5197.

15 Aba Muhammad ‘Abd Allah ibn “Abd al-Rahman ibn al-Fadl ibn Bahram ibn ‘Abd al-Samad ad-Darimi
as-Samarqandi at-Tamimi, Musnad ad-Darimi (Dar al-Mughni li-n-Nashr wa at-Tawzi’, 2000), 4:2149.

16 Abt Dawad Sulayman ibn al-Ash’as ibn Ishaq ibn Bashir ibn Shaddad ibn ‘Amr al-Azdi as-Sijistani,
Sunan Abi Dawid (al-Maktabah al-“Asriyyabh, t.t.), 3:191.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 166
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.15548/ju.v8i3.1293.
https://doi.org/10.47766/jga.v6i1.5197.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

Pembacaan Yasin dilanjutkan dengan pembacaan surat-surat pendek seperti al-
Ikhlas, al-Falaq, dan an-Nas. Ketiga surat ini memiliki kedudukan khusus dalam al-
Qur’an sebagai al-mu’awwidzat, yaitu ayat-ayat perlindungan.'” Hal ini selaras
dengan firman Allah dalam QS. an-Nas [114]: 1-3, “Katakanlah: Aku berlindung kepada
Tuhan manusia, Raja manusia, Sembahan manusia,” serta QS. al-Falaq [113]: 1,
“Katakanlah: Aku berlindung kepada Tuhan yang menguasai subuh.” Pembacaan kedua
surah ini mempertegas dimensi protektif ritual dan menjadikan Yasinan sebagai
ruang spiritual yang menghadirkan rasa aman bagi jamaah. Selain itu, pembacaan
Ayat Kursi (QS. al-Baqarah [2]: 255), ayat yang menurut hadis sahih (HR. Muslim)
merupakan ayat paling agung dalam al-Qur’an, menguatkan persepsi jamaah bahwa
ritual ini bukan hanya zikir kolektif, tetapi juga sarana penjagaan diri dari gangguan
lahir dan batin.

Struktur ritual tersebut ternyata memiliki pola keteraturan yang dapat diamati
dari tiga aspek utama: ruang, suara, dan peran. Keteraturan ruang tampak dari
susunan duduk melingkar di ruang tamu atau teras rumah tuan rumah.!® Formasi ini
menciptakan ruang komunal yang egaliter dan memungkinkan interaksi visual dan
emosional yang intens. Ruang yang dibentuk oleh lingkaran jamaah juga
menghadirkan atmosfer kebersamaan yang selaras dengan perintah al-Qur’an untuk
berkumpul dalam kebaikan, sebagaimana dalam QS. al-Ma’idah [5]: 2, “Tolong-
menolonglah kamu dalam kebaikan dan ketakwaan.”

Keteraturan suara terlihat dari ritme bacaan yang serempak. Suara ustadz
menjadi penentu tempo dan intonasi, sementara jamaah mengikuti dengan harmoni
yang relatif stabil.l® Keserempakan suara ini menghasilkan “suasana religius
kolektif” yang selaras dengan gagasan Durkheim tentang collective effervescence:20
pengalaman emosional yang muncul ketika sekelompok orang melakukan tindakan
sakral secara bersamaan. Ritme ini menciptakan kondisi afektif yang membuat
jamaah mengalami bacaan al-Qur’an bukan hanya sebagai rangkaian kata, tetapi
sebagai getaran spiritual yang menyatukan perasaan dan kesadaran mereka.
Informan Hadi (47) memberikan kesaksian yang menggambarkan perasaan tersebut:

17 Farah Haliyon Saniy dkk., “The Healing Practice of Ustadz Akiluddin in Mamben Daya Village,
Wanasaba District: A Living Qur’an Study of Surah Al-Isra” Verse 82,” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan
Tafsir 4, no. 2 (2025): 435, https:/ /doi.org/10.58363 /alfahmu.v4i2.282.

18 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan.

19 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan.

20 Tim Olaveson, “Collective Effervescence and Communitas: Processual Models of Ritual and Society in
Emile Durkheim and Victor Turner,” Dialectical Anthropology 26, no. 2 (2001): 89-124,
https:/ /doi.org/10.1023 / A:1020447706406.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 167
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.282.
https://doi.org/10.1023/A:1020447706406.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

Nada bacaan kita sudah otomatis ikut satu suara. Kalau ustadz memperlambat,
kita ikut. Kalau cepat, kita juga ikut. Rasanya seperti hati disatukan oleh bacaan.?!
Kesaksian ini menunjukkan bahwa pembacaan Yasin dalam konteks Yasinan

bekerja secara performatif —ia membentuk pengalaman batin melalui sinkronisasi
suara jamaah. Keteraturan peran juga menjadi aspek penting. Ustadz memimpin
bacaan dan doa, pemuda membantu pengaturan teknis, sementara ibu-ibu
menyiapkan konsumsi.?? Struktur peran ini menegaskan fungsi sosial ritual sebagai
ruang pembagian tanggung jawab, pembelajaran kolektif, dan pemeliharaan
solidaritas. Pembagian tugas ini secara praktis mencerminkan sabda Nabi
Muhammad Saw. dalam hadis riwayat Muslim, “Barang siapa meringankan kesulitan
saudaranya, Allah akan meringankan kesulitannya di dunia dan akhirat,”?? yang
menegaskan bahwa kontribusi sosial adalah bagian integral dari kehidupan
beragama.

Ritual Yasinan juga menghadirkan dimensi performatif yang tidak semata-mata
liturgis. Getaran suara kolektif, gerak tubuh yang seirama, dan atmosfer ruang yang
sakral menciptakan pengalaman spiritual yang bersifat embodied. Ritual ini
menegaskan bahwa al-Qur’an tidak hanya dipahami melalui pembacaan tekstual
atau tafsiran lisan, tetapi juga melalui tindakan yang menghidupkan ayat-ayat.
Konsep ini sesuai dengan firman Allah dalam QS. al-A’raf [7]: 204, “ Apabila al-Qur’an
dibacakan, maka dengarkanlah dan perhatikanlah dengan penuh kesungguhan agar kamu
mendapatkan rahmat.” Dalam konteks Yasinan, mendengarkan dan memperhatikan
bukan hanya aktivitas kognitif, tetapi juga aktivitas afektif dan komunal yang
melibatkan seluruh indera.

Melalui keseluruhan rangkaian ini, terlihat bahwa Yasinan berfungsi sebagai
pertunjukan religius yang terorkestrasi (orchestrated through religious rituals)** yang
memadukan teks suci, struktur sosial, dan pengalaman emosional jamaah. Ritual ini
menghadirkan al-Qur’an sebagai pengalaman hidup yang merangkum dimensi
spiritual, sosial, dan kultural secara sekaligus. Dengan demikian, praktik Yasinan
dapat dibaca sebagai bentuk “tafsir performatif,” suatu model pemaknaan yang tidak
diekspresikan melalui tulisan, tetapi melalui tindakan dan perjumpaan kolektif.
Makna Qur’ani tidak diproduksi semata-mata melalui proses intelektual, tetapi
melalui pembentukan suasana batin, keselarasan suara, dan keterlibatan tubuh

2 Fuad Hasan, “Wawancara dengan Bapak Hadi Anggota Rutinan Yasinan,” Nopember 2022.

22 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan.

23 Muslim ibn al-Hajjaj Aba al-Hasan al-Qushayri al-Naysaburi, Al-Musnad as-Sahih al-Mukhtasar bi-Nagqli al-
‘Adli ‘ani al-*Adli ila Rasilillah sallallahu “alayhi wa sallam (Dar Ihya” al-Turath al-’Arabij, t.t.), 4:2074.

2 Elizabeth Akpanke Odey dkk., “Symbol in African Religion and Philosophy: The Tiv Experience,” Pharos
Journal of Theology, no. 104(2) (Maret 2023): 12, https:/ /doi.org/10.46222 / pharosjot.104.211.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 168
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.211

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

dalam ritme dzikir bersama. Dengan kata lain, Yasinan di Margodadi menegaskan
bahwa al-Qur’an tetap hadir dan bekerja dalam kehidupan Muslim sebagai teks yang
dibacakan, diamalkan, dan dialami secara kolektif —sebuah bentuk keberagamaan
yang memperlihatkan kesinambungan antara wahyu, tradisi, dan dinamika sosial
masyarakat.
C. Performasi Pembacaan al-Qur’an: Suara, Tubuh, dan Afeksi Kolektif

Selama proses observasi berlangsung, terlihat bahwa pembacaan al-Qur’an dalam
Yasinan tidak berhenti pada dimensi verbal, tetapi melibatkan keseluruhan tubuh,
ruang, dan pengalaman emosional jamaah. Prosesi pembacaan berlangsung dalam
posisi duduk bersila, dengan tubuh sebagian besar jamaah condong ke depan sebagai
tanda kesiapsiagaan spiritual. Selama bacaan berlangsung, ritme suara jamaah
membentuk pola yang sinkron; kepala bergerak secara ritmis mengikuti suara
ustadz, menciptakan keselarasan antara tubuh dan teks yang sedang dibaca. Hal ini
menegaskan bahwa interaksi jamaah dengan al-Qur’an bukan semata aktivitas
kognitif, melainkan bentuk keterlibatan tubuh yang menubuh.?

Pengalaman ini terlihat jelas pada ayat-ayat tertentu, khususnya ayat 58-59 dari
Surat Yasin (“Salam, gawlan min rabbin rahim” /“Salam sebagai ucapan dari Tuhan
Yang Maha Penyayang”). Ayat ini oleh jamaah dianggap sebagai bagian yang paling
menenteramkan, sehingga pola vokal dan ritme bacaan berubah: suara mengecil,
intonasi menurun, dan atmosfer spiritual terasa menguat. Respons kolektif ini
menunjukkan adanya embodied reverence, atau bentuk penghormatan yang muncul
secara spontan melalui gerak dan suara. Fenomena ini didukung oleh perintah al-
Qur’an dalam QS. al-A’raf [7]: 204, “ Dan apabila al-Qur’an dibacakan, maka dengarkanlah
dengan penuh perhatian agar kamu mendapat rahmat.” Dalam konteks Yasinan,
“mendengarkan” dimaknai bukan hanya sebagai aktivitas telinga, tetapi sebagai
bentuk penyelarasan tubuh dan afeksi.

Observasi lebih jauh memperlihatkan momen-momen afektif yang sangat konsisten,

yaitu:

1. Penurunan volume suara pada ayat-ayat eskatologis
Ketika memasuki ayat-ayat tentang kebangkitan dan hari pembalasan, jamaah
secara otomatis memperlambat tempo bacaan dan menurunkan volume suara.
Respons ini dapat dibaca sebagai yaitu bentuk ketundukan batin yang dimediasi
oleh tubuh dan suara. Ayat-ayat eskatologis memang dirancang untuk
menggugah kesadaran eksistensial manusia, sebagaimana ditegaskan dalam QS.

%5 Rachana Rao Umashankar, “The Multisensory Engagement with the Qur'an: Teaching the Qur’an
beyond the Written Word,” Teaching Theology & Religion 23, no. 4 (2020): 231-39,
https:/ /doi.org/10.1111 /teth.12569.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 169
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.1111/teth.12569.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

Yasin [36]: 51, “Dan ditiuplah sangkakala...” yang menggambarkan kepastian hari
akhir. Dalam pengalaman jamaah, bacaan bagian ini menimbulkan rasa tunduk,
takut, sekaligus harap (raja’), sebuah kombinasi emosional yang sulit ditangkap
jika hanya melalui teks tertulis.
2. Peningkatan intensitas suara pada lafaz tahlil

Pada lafaz “la ilaha illa Allah,” bacaan jamaah cenderung meningkat, baik secara
volume maupun energi vokal.?¢ Peningkatan ini bukan sekadar aspek teknis vokal,
melainkan bentuk afirmasi identitas keimanan. Hal ini sejalan dengan hadis Nabi:
“Sebaik-baik dzikir adalah la ilaha illa Allah” (HR. Tirmidzi).?” Dalam konteks Yasinan,
tahlil bukan hanya ekspresi verbal, tetapi deklarasi iman yang diperkuat secara
komunal melalui suara kolektif. Kekuatan performatif ini membuat dzikir menjadi
tindakan yang mengukuhkan identitas spiritual dan kultural masyarakat
Nahdliyin.

3. Hentakan napas kolektif setelah doa penutup
Ketika ustadz menyelesaikan doa, jamaah sering mengeluarkan hembusan napas
panjang secara serempak—sebuah tanda pelepasan emosional. Fenomena ini
menunjukkan bahwa ritus telah bekerja pada level afeksi terdalam, menciptakan
pengalaman katarsis yang memperbarui energi spiritual jamaah. Secara sosiologis,
momen ini merupakan bagian dari collective affect, yaitu emosi bersama yang
muncul dari tindakan ritual terkoordinasi.?® Ini merupakan bentuk dari “energi
moral kolektif” yang memperkuat rasa kebersamaan. Dalam perspektif Islam, doa
penutup adalah momentum permohonan intens kepada Allah, sebagaimana
disebutkan dalam QS. Ghatfir [40]: 60, “Berdoalah kepada-Ku, niscaya Aku kabulkan.”
Kesadaran bahwa doa jamaah memiliki nilai spiritual yang tinggi memperkuat
intensitas afeksi pada bagian akhir ritual.

Keterangan dari salah seorang jamaah, Sahlan (63 tahun), menggambarkan
bagaimana pengalaman embodied dan afektif tersebut dirasakan secara personal
sekaligus kolektif:

Kalau membaca Yasin bersama, rasanya beda. Badan seperti ikut ringan. Kadang
ingin menangis, tapi tidak tahu kenapa. Yang jelas hati lebih tenang.?®
Testimoni ini menunjukkan bahwa pengalaman spiritual yang muncul dalam

Yasinan bersifat holistik. Bacaan bersama tidak hanya menggerakkan logika atau

26 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan.

27 Muhammad bin ‘Tsa bin Saurah bin Masa bin al-Dahhak al-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi (Syirkat Maktabah
wa Matba‘ah Mustafa al-Babi al-Halabi, 1975), 5:462.

28 Wang Liao dkk., “Conversational dynamics of joint attention and shared emotion predict outcomes in
interpersonal influence situations: an interaction ritual perspective,” Journal of Communication 73, no. 4
(2023): 342-55, https:/ /doi.org/10.1093 /joc/jqad003.

2 Fuad Hasan, “Wawancara dengan Pak Sahlan,” Nopember 2022.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 170
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.1093/joc/jqad003.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

tafsir kognitif, tetapi menghadirkan efek tubuh seperti rasa ringan, ingin menangis,
atau sensasi tenang yang sulit dijelaskan melalui kata-kata. Emosi-emosi ini tidak
muncul ketika jamaah membaca sendiri, tetapi hanya ketika membaca bersama.
Dengan demikian, suara kolektif menjadi instrumen materialisasi makna Qur’ani
yang efektif.

Fenomena ini memperkuat asumsi dasar bahwa ritual Yasinan adalah praktik
tafsir performatif. Karena ayat al-Qur’an dipahami bukan melalui penjelasan tafsir
klasik atau kajian filologis, melainkan melalui penghayatan tubuh dan emosi yang
diciptakan oleh performa komunal. Hal ini selaras dengan gagasan Shahab Ahmed
tentang Islam sebagai “a hermeneutical engagement” di mana makna lahir dari
perjumpaan antara teks dan pengalaman manusia.30

Dimensi performatif terlihat semakin jelas ketika memperhatikan perubahan
intensitas energi ritual pada bagian-bagian tertentu. Pembacaan ayat-ayat harapan
(raja’) cenderung menghadirkan rasa teduh, sedangkan ayat-ayat ancaman (khawy)
menciptakan keheningan dan ketegangan spiritual. Pola ini sejalan dengan fungsi al-
Qur’an sebagaimana ditegaskan dalam QS. az-Zumar [39]: 23, “Allah menurunkan
perkataan yang paling baik (al-Qur’an) yang serupa mutunya, berpasangan maknanya,
membuat kulit orang yang takut kepada Rabb mereka menjadi merinding....” Ayat ini secara
gamblang menggambarkan bahwa al-Qur’an bekerja melalui tubuh (jismaniyah),
bukan hanya pikiran.

Dalam perspektif antropologi ritual, ketegangan antara suara yang serempak,
gerak tubuh yang selaras, dan suasana emosional yang kolektif menciptakan apa
yang disebut Victor Turner sebagai communitas, yaitu kondisi kesetaraan emosional
dan kesatuan batin yang muncul dalam ritus.3! Yasinan menjadi ruang di mana
hierarki sosial mencair sementara, digantikan oleh perasaan bersama sebagai hamba
Allah yang memohon perlindungan dan ampunan.

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa performativitas bacaan dalam
Yasinan merupakan proses materialisasi makna Qur’ani melalui tubuh, suara, dan
afeksi kolektif. Tafsir tidak hadir sebagai teks, tetapi sebagai pengalaman hidup yang
diciptakan, dibagikan, dan diwariskan antar generasi. Dalam kerangka ini, Yasinan
tidak hanya berfungsi sebagai ritual devosional, tetapi juga sebagai mekanisme
pembentukan kesadaran keagamaan yang mendalam—di mana al-Qur’an hadir

30 Zeynep Oktay-Uslu, “ Alevism as Islam: Rethinking Shahab Ahmed’s Conceptualization of Islam through
Alevi Poetry,” British Journal of Middle Eastern Studies 49, no. 2 (2022): 305-26,
https:/ /doi.org/10.1080/13530194.2020.1792831.

31 Harry Wels dkk., “Victor Turner and Liminality: An Introduction,” Anthropology Southern Africa 34, no.
1-2 (2011): 1-4, https:/ /doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES Al
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.1080/13530194.2020.1792831.
https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

sebagai suara yang mempersatukan hati, gerak yang membentuk disiplin spiritual,
dan pengalaman emosional yang memperkokoh solidaritas komunal.
D. Makna Spiritual: Perlindungan, Syafaat, dan Penjernihan Batin

Temuan-temuan dari wawancara menunjukkan bahwa dimensi spiritual merupakan

motivasi paling fundamental di balik keterlibatan jamaah dalam ritual Yasinan.

Makna spiritual ini termanifestasi dalam tiga bentuk pengalaman religius yang

konsisten: perlindungan, kedekatan dengan Allah, dan penjernihan batin.

1. Penyelamatan dan Perlindungan (Penolak Bala)
Bagi masyarakat Margodadi, Surat Yasin dipahami sebagai sarana perlindungan
dan penyelamatan dari mara bahaya. Ustadz Sirojudin menjelaskan keyakinan
komunal tersebut dengan lugas: Yasin itu penolak bala. Kami membaca bukan sekadar
rutinitas, tapi sebagai pagar hidup.3? Pemaknaan ini selaras dengan tradisi fadha’il al-
a‘mal yang menyandarkan keberkahan dan perlindungan pada amalan-amalan
tertentu. Walaupun sebagian riwayat terkait keutamaan Yasin diperdebatkan
sanadnya, fungsi spiritual tersebut telah menjadi bagian penting dari habitus
religius masyarakat. Keyakinan akan kesaktian spiritual Surat Yasin juga
diperkuat oleh ayat-ayatnya yang berbicara tentang kekuasaan Allah,
kebangkitan, dan penyelamatan (QS. Yasin [36]: 58-59). Dalam perspektif jamaah,
perlindungan ini bersifat embodied —dirasakan melalui ketenangan, keberanian,
atau rasa aman setelah ritual berlangsung.

2. Syafaat dan Kedekatan dengan Allah
Dimensi spiritual kedua adalah pengalaman kedekatan dengan Allah. Banyak
informan menggambarkan pembacaan Yasin sebagai sarana ngraoske Gusti,
merasakan kehadiran Tuhan dalam ruang batin mereka. Muhammad Hasan, salah
satu jamaah, menggambarkan pengalamannya: Kalau membaca Yasin, saya merasa
lebih dekat. Ayat-ayatnya seperti bicara ke kita.33 Penghayatan ini mengafirmasi fungsi
al-Qur’an sebagaimana disebut dalam QS. Qaf [50]: 37, “Sesungguhnya pada yang
demikian itu terdapat peringatan bagi orang yang mempunyai hati atau yang
menggunakan pendengarannya....” Dalam konteks Yasinan, pendengaran, suara,
dan tubuh bekerja bersama menciptakan sensasi kedekatan ilahi yang sulit
dipisahkan dari praktik ritual komunal.

Tradisi keagamaan Jawa-Islam juga memaknai kedekatan kepada Allah

melalui laku yang berulang, terstruktur, dan dijalankan bersama. Pembacaan
Yasin yang dilakukan secara kolektif memperkuat rasa kebersamaan spiritual

82 Ustadz Sirojudin, “Wawancara Ustadz Sirojudin,” Nopember 2022.
3 Muhammad Hasan, “Wawancara Jamaah Yasinan Muhammad Hasan,” Nopember 2022.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 172
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025



M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

(collective spirituality)3* di mana jamaah merasakan bahwa doa dan bacaan mereka
lebih kuat ketika dirapal bersama.
3. Penjernihan Batin (Tombo Ati)
Makna spiritual ketiga adalah penjernihan batin. Dalam kategori ini, konsep Jawa
tombo ati3> berperan penting. Tombo ati merujuk kepada praktik spiritual untuk
menenangkan hati, menjernihkan pikiran, dan memulihkan keseimbangan batin.
Informan Irwanto menggambarkan hal ini secara eksplisit: Yasin itu obat hati.
Setelah membaca, ada rasa plong yang tidak bisa dijelaskan. Dalam epistemologi Jawa,
hati (rasa) adalah organ pengetahuan yang utama. Pembacaan al-Qur’an yang
dilakukan dengan penghayatan mendalam dipahami sebagai obat yang menata
rasa dan menghaluskan budi. Dimensi ini tidak sekadar muncul dari teks Yasin,
tetapi dari pengalaman tubuh, ritme suara, dan suasana ritual yang
menenangkan.3¢
Pengalaman penjernihan batin ini menegaskan fungsi Qur’ani sebagai
petunjuk dan penyembuh (syifa’) sebagaimana firman Allah dalam QS. Yunus [10]:
57, “Wahai manusia, sungguh telah datang kepadamu pelajaran dari Tuhanmu,
penyembuh bagi penyakit-penyakit yang berada dalam dada....” Gabungan antara tradisi
fadha'il, habitus keagamaan Nahdliyin, dan epistemologi Jawa menunjukkan
bahwa makna spiritual Yasinan tidak lahir dari satu sumber, melainkan
perjumpaan antara teks, tradisi, dan pengalaman lokal.
E. Makna Sosial: Silaturahmi, Pembagian Peran, dan Kohesi Komunal

Selain dimensi spiritual, makna sosial merupakan temuan dominan kedua dan

menjadi aspek penting yang menjelaskan mengapa Yasinan terus bertahan. Terdapat

tiga bentuk makna sosial yang menonjol: pertemuan berkala, distribusi peran, dan

kohesi keagamaan.

1. Silaturahmi dan Perjumpaan Berkala
Yasinan menjadi wadah bagi warga untuk berinteraksi secara teratur. Pertemuan
rutin ini memperbarui informasi sosial, memperkuat hubungan antar-keluarga,
dan merawat jaringan sosial desa. Ahmad Nur Rofiq (55) menyatakan: di Yasinan,
kami jadi saling tahu kabar. Kalau ada yang sakit atau punya kesusahan, cepat ketahuan.3”
Dimensi sosial ini memperlihatkan bahwa Yasinan berfungsi sebagai arena sosial

3¢ Anna Clot-Garrell dan Mar Griera, “Beyond Narcissism: Towards an Analysis of the Public, Political and
Collective Forms of Contemporary Spirituality,” Religions 10, no. 10 (2019): 579,
https:/ /doi.org/10.3390/1el10100579.

% Akbar Bagaskara, “The Construction Of Spiritual Values In Sunan Bonang’s Song Lyrics Tombo Ati
(Ferdinand De Saussure’s Semiotics Analysis),” International Conference of Humanities and Social Science
(Ichss), 2022, 505-10, https:/ /programdoktorpbiuns.org/index.php/proceedings/article/ view /184.

% Irwanto, “Wawancara Jamaah Yasinan Irwanto,” Nopember 2022.

% Ahmad Nur Rofiq, “Wawancara dengan Jamaah Yasinan Ahmad Nur Rofig,” Nopember 2022.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 173
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.3390/rel10100579.
https://programdoktorpbiuns.org/index.php/proceedings/article/view/184.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

keagamaan3® yang menjaga kesalingpedulian dan solidaritas. Dalam konteks sosial
Islam, hal ini selaras dengan hadis Nabi: “Barang siapa melapangkan kesulitan seorang
mukmin, Allah akan melapangkan kesulitannya di dunia dan akhirat.” (HR. Muslim).

2. Distribusi Peran dan Tanggung Jawab
Rotasi rumah dan pembagian tugas menciptakan struktur sosial yang berulang
dan stabil. Tuan rumah menyediakan tempat, ustadz memimpin bacaan, pemuda
menyiapkan perlengkapan, dan ibu-ibu bertanggung jawab atas konsumsi.
Distribusi peran ini menciptakan habitual social structure3® yang memperkuat rasa
kebersamaan. Tanggung jawab yang tersebar ini menunjukkan bahwa Yasinan
mengandung dimensi praktik komunal yang tidak hanya religius, tetapi juga sosial-
organisatoris. Struktur semacam ini merupakan bagian dari nilai gotong royong
dalam tradisi Jawa yang bersenyawa harmonis dengan nilai ukhuwah Islamiyah.

3. Kohesi dan Solidaritas Keagamaan
Yasinan juga berfungsi sebagai ruang penyatu komunitas di tengah potensi
perbedaan dan ketegangan sosial. Informan Hadi menegaskan hal ini: Kalau ada
masalah sosial, biasanya mereda setelah Yasinan. Karena kami duduk bersama, membaca
bersama.#0 Praktik ini menunjukkan fungsi Yasinan sebagai mekanisme rekonsiliasi
informal, di mana ketegangan sosial direduksi melalui kegiatan spiritual kolektif.
Dalam perspektif Durkheim, aktivitas bersama yang bersifat sakral menghasilkan
collective effervescence*! yang memperbarui ikatan sosial. Dalam perspektif Islam,
kekuatan kebersamaan ini sejalan dengan QS. Ali ‘Imran [3]: 103, “Berpeganglah
kamu semuanya kepada tali (agama) Allah, dan janganlah kamu bercerai-berai.” Dengan
demikian, makna sosial Yasinan menegaskan bahwa ritual ini tidak hanya
memperkuat hubungan vertikal dengan Tuhan, tetapi juga lateral antar-manusia.

F. Makna Kultural: Integrasi Islam dan Ekspresi Jawa

Dimensi ketiga dari temuan tematik adalah makna kultural, yang memperlihatkan
integrasi harmonis antara nilai-nilai Qur’ani dan tradisi spiritual Jawa. Tiga aspek
yang menonjol adalah simbolisme lokal, epistemologi Jawa-Islam, dan sakralisasi
ruang rumah.

1. Bahasa dan Simbolisme Lokal
Ungkapan seperti: Moco Qur’an angen-angen sak maknane menunjukkan integrasi
antara laku tadabbur dan konsep Jawa tentang ngolah rasa. Angen-angen

3 S.N. Eisenstadt, “The Reconstruction of Religious Arenas in the Framework of "Multiple Modernities’,”
Millennium 29, no. 3 (2000): 591-611, https:/ /doi.org/10.1177/03058298000290031201.

% Karl Maton, “Habitus,” dalam Pierre Bourdieu, 2 ed. (Routledge, 2013), 17.

40 Fuad Hasan, “Wawancara dengan Bapak Hadi Anggota Rutinan Yasinan,” Nopember 2022.

41 Lasse Suonperd Liebst, “Exploring the Sources of Collective Effervescence: A Multilevel Study,”
Sociological Science 6 (Januari 2019): 27-42, https://doi.org/10.15195/v6.a2.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 174
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.1177/03058298000290031201.
https://doi.org/10.15195/v6.a2.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

(perenungan batin) menjadi alat epistemik untuk memahami teks. Di sini, al-
Qur’an tidak diposisikan sebagai teks asing, tetapi sebagai bagian dari jagat
spiritual Jawa.
2. Kerangka Epistemologi Jawa-Islam
Dalam pandangan masyarakat, berkah bukan sekadar “pahala,” tetapi
keseimbangan hidup yang mengalir ke seluruh keluarga. Subandi menuturkan:
Kalau rumah kedatangan Yasinan, insyaAllah berkahnya bertambah. Anak-anak jadi adem,
rezeki lancar 42 Makna berkah yang bersifat holistik ini menunjukkan integrasi Islam
normatif dengan konsep harmoni Jawa — suatu bentuk syncretic epistemology* yang
khas dalam Islam Nusantara.
3. Sakralisasi Rumah sebagai Ruang Ritual
Karena Yasinan dilaksanakan secara bergilir, setiap rumah mengalami proses
“pensucian simbolik.” Bacaan Yasin, tahlil, dan doa mengubah ruang domestik
menjadi ruang sakral sementara. Proses ini disebut sebagai spatial sacralization,**
dan memperlihatkan bahwa dunia keseharian dapat diisi dengan nilai-nilai
ketuhanan melalui repetisi ritual.
G. Figur Ustadz Sebagai Penjaga Otoritas
Dalam struktur ritual Yasinan di Desa Margodadi, figur ustadz menempati posisi
sentral sebagai pengelola makna dan penjaga stabilitas ritus. Perannya tidak hanya
terbatas pada memimpin pembacaan Surat Yasin, tetapi meluas pada dimensi
normatif, pedagogis, sosial, dan simbolik. Observasi lapangan menunjukkan bahwa
pemimpin ritual bertindak sebagai figur yang menghubungkan teks suci dengan
pengalaman jamaah, sehingga keberadaan ustadz bukan sekadar fungsi formal,
tetapi bagian integral dari mekanisme produksi dan pemeliharaan makna dalam
tradisi Yasinan.

Pertama, ustadz bertindak sebagai penjaga kontinuitas ritual. Ia memastikan
seluruh rangkaian acara berjalan sesuai urutan yang diwariskan, mulai dari tawassul,
pembacaan Yasin, surat-surat pendek, tahlil, hingga doa penutup. Kontinuitas ini
penting untuk mempertahankan kestabilan ritus dan menghindarkan variasi yang
berlebihan. Dalam perspektif antropologi ritual, kontinuitas adalah unsur yang
memungkinkan ritus mempertahankan ritual efficacy*>-nya, yakni kemampuan

42 Subandi, “Wawancara dengan Bapak Subandi,” Nopember 2022.

43 Beatriz Mesa, “Syncretic Epistemology (from a Decolonial Perspective),” Afrique(s) En Mouvement 9, no.
3 (2024): 75-77, https:/ /doi.org/10.3917 /aem.009.0075.

4 Dr Jennifer M. DeSilva, The Sacralization of Space and Behavior in the Early Modern World: Studies and Sources
(Ashgate Publishing, Ltd., 2015), 20.

4 Cristine H. Legare dan André L. Souza, “Evaluating ritual efficacy: Evidence from the supernatural,”
Cognition 124, no. 1 (2012): 1-15, https:/ /doi.org/10.1016/j.cognition.2012.03.004.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 175
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.3917/aem.009.0075.
https://doi.org/10.1016/j.cognition.2012.03.004.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

sebuah ritual untuk menghadirkan makna yang dapat dikenali dan diterima oleh
para pesertanya dari waktu ke waktu. Tanpa figur pemimpin yang menjaga bentuk
ritus, struktur Yasinan akan rentan mengalami fragmentasi seiring dengan
perubahan sosial.

Kedua, ustadz juga berfungsi sebagai pemberi legitimasi normatif. Dalam tradisi
Nahdliyin, legitimasi amaliah tidak hanya ditopang oleh teks, tetapi juga oleh otoritas
ulama sebagai penerus sanad tradisi. Kehadiran ustadz memberikan jaminan bahwa
praktik Yasinan berada dalam jalur amaliah yang sah secara keagamaan. Legitimasi
ini penting mengingat adanya perdebatan seputar fadha’il Surat Yasin atau praktik
Yasinan dalam konteks wacana keagamaan kontemporer. Dengan memimpin doa
dan bacaan, ustadz menjadi sumber otoritas yang memberikan rasa aman teologis
bagi jamaah, sekaligus memperkuat keyakinan mereka terhadap nilai-nilai spiritual
dan sosial yang terkandung dalam ritual tersebut.

Ketiga, ustadz memainkan peran sebagai pengarah ritme bacaan. Dalam
pembacaan berjamaah, tempo dan intonasi adalah elemen penting yang menentukan
kohesi vokal jamaah. Suara ustadz berfungsi sebagai sonic anchor,*® yakni penanda
ritmis yang memungkinkan jamaah membaca dalam harmoni yang serempak.
Fenomena ini sejalan dengan temuan studi suara dalam praktik keagamaan Islam,
seperti yang dijelaskan Charles Hirschkind dalam The Ethical Soundscape,*” bahwa
suara pemimpin bacaan merupakan instrumen etika yang membentuk suasana batin
dan keselarasan spiritual komunitas. Dengan demikian, suara ustadz tidak hanya
memiliki fungsi teknis, tetapi juga moral, karena mengarahkan jamaah pada bentuk
penghayatan tertentu atas teks suci.

Keempat, ustadz berperan sebagai mediator makna antara teks dan jamaah.
Dalam beberapa kesempatan, sebelum doa penutup, ustadz menyampaikan nasihat
singkat terkait niat, ketulusan, pengendalian hati, atau pentingnya menjaga
silaturahmi. Pesan-pesan tersebut tidak bersifat panjang atau formal, tetapi muncul
sebagai pengingat yang mengikat interpretasi Qur’ani ke dalam pengalaman hidup
sehari-hari jamaah. Nasihat ini memperluas cakupan ritual, dari sekadar ritual

4 J. A. Arthur Arthur, “Religion and Sonic Practices: Similarities as a Source of Conflict between
Pentecostals and Adherents of Indigenous Religions,” Pentecost Journal of Theology and Mission 4 (Januari
2023): 99-117, https:/ /doi.org/10.62868 / pjtm.v4i1.133.

47 Charles Hirschkind, The Ethical Soundscape: Cassette Sermons and Islamic Counterpublics (Columbia
University Press, 2006).

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 176
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.62868/pjtm.v4i1.133

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

devosional menjadi laku religius, yakni praktik pembentukan diri (self-cultivation)
yang berkelanjutan.

Dalam perspektif Foucaultian, ustadz menjalankan fungsi pastoral power, yaitu
kekuasaan yang membimbing, melindungi, dan mengarahkan umat dalam kerangka
etika kolektif. Sementara dalam kerangka Islam tradisi pesantren, ustadz berfungsi
sebagai mursyid sosial, yang tidak hanya mengajarkan, tetapi juga mencontohkan cara
hidup religius dalam komunitas. Kehadiran wustadz sebagai figur panutan
menciptakan struktur otoritas yang stabil, yang pada gilirannya memungkinkan
Yasinan bertahan di tengah perubahan sosial dan modernisasi yang semakin cepat.

Fungsi-fungsi otoritatif tersebut juga berkaitan dengan dimensi simbolik dalam
ritus. Ustadz adalah figur yang mempersonifikasikan nilai amanah, hikmah, dan ilmu,
tiga nilai yang tinggi dalam tradisi keulamaan Nusantara. Ketika ia memimpin
pembacaan Yasin, jamaah tidak hanya mendengar suara manusia, tetapi simbol
legitimasi agama yang hidup dalam komunitas. Hal ini memperkuat daya efektif
ritual karena jamaah memaknai bimbingan ustadz sebagai penjelmaan ajaran agama
di lingkungan mereka. Dengan kata lain, ustadz berperan sebagai jembatan simbolik
yang menghubungkan teks suci dengan realitas sosial jamaah.

Dari sudut pandang sosiologi agama, peran ustadz menjelaskan bagaimana
otoritas keagamaan menopang keberlangsungan ritual. Di tengah modernisasi,
ketika otoritas religius semakin terfragmentasi akibat teknologi digital dan akses
informasi yang luas, ritual Yasinan bertahan karena ia memiliki figur pemimpin yang
stabil, diakui, dan dihormati. Ustadz menjadi guardian figure—figur penjaga*’ —yang
memastikan bahwa tradisi tidak hanya dilanjutkan, tetapi juga dimaknai dengan cara
yang selaras dengan struktur sosial, kultural, dan teologis masyarakat. Kesadaran
jamaah akan pentingnya sosok ini tercermin dalam pemilihan ustadz yang tidak
sembarangan; hanya mereka yang dianggap memiliki kapasitas moral dan
intelektual yang dapat memimpin jalannya ritus.

Dengan demikian, peran otoritas keagamaan dalam Yasinan tidak dapat
dipahami secara parsial, melainkan harus dilihat sebagai bagian dari ekologi ritual
yang kompleks. Ustadz tidak hanya memimpin, tetapi mengikat, mengarahkan, dan
menafsirkan. Ia menjaga kesinambungan tradisi, membentuk kualitas estetika dan
etika ritus, serta memelihara kohesi spiritual komunitas. Melalui figur ustadz,

4 Joanna Cook, “Self-Cultivation,” dalam In: Laidlaw, James, (Ed.) The Cambridge Handbook for the
Anthropology of Ethics. (Pp. 411-432). Cambridge University Press (2023), ed. oleh James Laidlaw (Cambridge
University Press, 2023), 411-32, https:/ /doi.org/10.1017/9781108591249.016.

4 Ramanda Dimas Surya Dinata dkk., “A Qualitative Photographic Analysis of Guardian Figures in
Chinese Temples in Bali: Visual Rhetoric and Cultural Hybridity,” Gelar: Jurnal Seni Budaya 23, no. 1 (2025):
108-23, https://doi.org/10.33153 / glr.v23i1.7131.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 177
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.1017/9781108591249.016.
https://doi.org/10.33153/glr.v23i1.7131.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

Yasinan menjadi ruang di mana teks suci, praktik ritual, dan pengalaman sosial
bersinggungan dalam satu kesatuan yang hidup dan dinamis. Otoritas inilah yang
memungkinkan ritual Yasinan tidak hanya bertahan, tetapi terus relevan sebagai
bentuk pemaknaan Qur’ani yang hidup di tengah masyarakat Nahdliyin.
H. Sintesis Temuan: Yasinan sebagai Tafsir Performatif
Berdasarkan hasil analisis lapangan,®® Yasinan di Desa Margodadi menunjukkan
bahwa pemaknaan al-Qur’an tidak berlangsung melalui penjelasan teoretis atau
tafsir tekstual, melainkan melalui proses performatif yang melibatkan dinamika teks,
tubuh, ruang, dan relasi sosial. Melalui proses ini, ritual Yasinan berfungsi sebagai
bentuk tafsir performatif—yakni penafsiran yang tidak dituliskan dalam bentuk kitab,
tetapi diwujudkan melalui tindakan, pengalaman emosional, dan interaksi sosial.
Penelitian ini menemukan bahwa terdapat tiga mekanisme utama yang bekerja
secara simultan dalam memproduksi makna Qur’ani: Representasi, Embodiment,
dan Sosialisasi Makna.
1. Mekanisme Representasi: Teks Qur’ani sebagai Kerangka Tematik
Mekanisme representasi merujuk pada fungsi teks al-Qur'an sebagai pusat
rujukan spiritual dan struktur konseptual yang membentuk arah ritual. Surat
Yasin, surat-surat pendek (al-Ikhlas, al-Falaq, an-Nas), dan Ayat Kursi berfungsi
bukan hanya sebagai materi bacaan, tetapi sebagai kerangka tematik yang
mengatur orientasi religius dan emosional Yasinan. Tema-tema seperti
perlindungan, pengharapan, kematian dan kebangkitan, permohonan ampun,
serta kedekatan dengan Allah hadir melalui representasi ayat-ayat yang
dibacakan.5!

Pemilihan teks ini bukan kebetulan, tetapi merupakan hasil internalisasi
tradisi fadha’il yang telah mengakar dalam komunitas Nahdliyin. Surat Yasin
misalnya dipahami sebagai sumber keberkahan, perlindungan, dan penenang
hati,5? sebagaimana diungkapkan dalam berbagai riwayat serta penafsiran ulama
lokal. Ayat Kursi memberi landasan teologis tentang kekuasaan Allah yang Maha
Melindungi, sementara al-mu’awwidzat (al-Falaq dan an-Nas) menegaskan
dimensi protektif>3 dari ritual tersebut.

Dengan demikian, teks-teks Qur’ani yang dibacakan dalam Yasinan
menyediakan peta tematik yang membentuk cara jamaah memahami fungsi

50 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan.

51 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan.

52 Subandi, “Wawancara dengan Bapak Subandi,” Nopember 2022.

5 Muhammad Zaki Hidayat dan Bashori, “Penafsiran Al-Qur’an Tentang Resiliensi Spiritual Generasi Z
Dalam Krisis Identitas Keagamaan Digital,” Jurnal Studi Qur'an dan Tafsir 4, no. 1 (2025): 01-27,
https:/ /doi.org/10.59005/isqt.v4i1.659.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 178
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.59005/jsqt.v4i1.659.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

spiritual ritual: sebagai pagar hidup (penolak bala), sarana mendekatkan diri kepada
Allah, dan upaya memohon keselamatan. Dalam konteks ini, representasi teks
bekerja sebagai fondasi diskursif yang menjamin bahwa ritual tetap terhubung
dengan makna normatif al-Qur’an, sekaligus membuka ruang bagi interpretasi
melalui pengalaman komunal.
2. Mekanisme Embodiment: Tubuh, Suara, Ruang, dan Afeksi sebagai Media
Materialisasi Makna
Mekanisme kedua adalah embodiment, yakni proses materialisasi makna Qur’ani
melalui tubuh, suara, ruang, dan suasana emosional. Dalam Yasinan, makna tidak
hanya dibaca, melainkan diolah melalui ritme vokal jamaah, gerak tubuh yang
sinkron, serta atmosfer ruang yang berubah menjadi sakral selama ritual
berlangsung.

Ritme bacaan yang serempak menciptakan kesatuan batin dan keselarasan
emosional. Suara ustadz menjadi poros ritmik yang mengarahkan jamaabh,
sementara suara kolektif menciptakan resonansi yang menembus tubuh dan
menghadirkan pengalaman spiritual yang sulit dicapai melalui pembacaan
individual. Gerakan-gerakan kecil seperti menundukkan kepala, duduk bersila,
atau mengatur napas secara kolektif berfungsi sebagai bentuk disciplining of the
body .5

Atmosfer emosional yang tercipta —hening pada ayat-ayat eskatologis, teduh
pada ayat pengharapan, menguat pada tahlil — menjadi bagian dari struktur afektif
ritual. Suasana ini bukan sekadar efek samping, tetapi medium penting bagi
hadirnya makna. Selain itu, ruang rumah yang disakralkan melalui bacaan
bersama memperlihatkan terjadinya spatial sacralization,® yakni transformasi
ruang domestik menjadi ruang ibadah temporer yang memproduksi suasana
religius.

Dengan demikian, embodiment memungkinkan teks Qur’ani dialami sebagai
kejadian (event), bukan sekadar bacaan. Ayat-ayat yang dibaca menghasilkan
pengalaman spiritual yang menubuh; makna tidak hanya dipahami, tetapi
dirasakan dan dijalani. Hal ini menunjukkan bahwa Yasinan adalah bentuk tafsir
yang bekerja melalui sensitivitas tubuh dan resonansi emosi, sejalan dengan
gagasan Charles Hirschkind mengenai ethical soundscapes.

5 Philip A. Mellor dan Chris Shilling, “Body pedagogics and the religious habitus: A new direction for the
sociological study of religion,” Religion 40, no. 1 (2010): 27-38,
https:/ /doi.org/10.1016/j.religion.2009.07.001.

5% Doris Bachmann-Medick dkk., “Conceptualizing Sacred Spaces,” Saeculum 71, no. 2 (2021): 155-66,
https:/ /doi.org/10.7788 /saec.2021.71.2.155.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 179
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.1016/j.religion.2009.07.001.
https://doi.org/10.7788/saec.2021.71.2.155.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

3. Mekanisme Sosialisasi Makna: Penguatan Interpretasi melalui Otoritas, Peran
Sosial, dan Interaksi Komunal

Mekanisme ketiga adalah sosialisasi makna, yaitu proses penguatan,
peneguhan, dan transmisi makna Qur’ani melalui struktur sosial, otoritas
keagamaan, dan interaksi antarjamaah.>®¢ Dalam Yasinan, ustadz memainkan
peran penting sebagai penjaga otoritas interpretatif. la tidak hanya memimpin
bacaan, tetapi juga menanamkan nilai, mengingatkan niat, dan mengarahkan
pemahaman jamaah mengenai fungsi spiritual ritual. Melalui nasihat-nasihat
singkat, ustadz mengikat Yasinan dengan ajaran normatif Islam mengenai
ketulusan, kesabaran, dan kebersamaan.

Selain itu, praktik bergilir memperkuat makna Yasinan sebagai ritual yang
menghadirkan berkah bagi rumah dan keluarga. Warga percaya bahwa rumah
yang menjadi tempat Yasinan “dibersihkan” secara spiritual.5” Keyakinan ini
menyebar melalui cerita, pengalaman emosional, dan observasi sosial yang terus
diperbarui. Dialog informal antarjamaah setelah acara —misalnya mengenai sakit,
rezeki, atau masalah keluarga —merupakan ruang penting bagi sosialisasi makna.
Melalui dialog ini, pengalaman spiritual diinterpretasikan ulang dalam kerangka
kehidupan sehari-hari, sehingga makna Qur’ani terikat pada konteks sosial desa.

Pengalaman afektif bersama, seperti rasa haru saat doa atau rasa lega setelah
bacaan selesai, berfungsi sebagai komunitas emosional>® yang memperkuat
pemaknaan bersama. Melalui pengalaman ini, makna tidak hanya diperoleh secara
kognitif, tetapi juga melalui interaksi psikososial yang mempererat ikatan jamaah.

Dengan demikian, proses sosialisasi menghasilkan makna Qur’ani yang tidak
berdiri sendiri, tetapi ditopang oleh struktur kepemimpinan, praktik kolektif, dan
narasi-narasi hidup dari para jamaah. Inilah yang membuat Yasinan mampu
bertahan meskipun masyarakat mengalami perubahan sosial dan modernisasi.

Ketiga mekanisme —representasi teks, embodiment, dan sosialisasi makna —
bekerja secara simultan dalam menghasilkan Yasinan sebagai tafsir performatif.
Tafsir ini tidak tertulis dalam bentuk kitab, tetapi diwujudkan melalui tindakan
kolektif, resonansi tubuh, pengalaman emosional, dan interaksi sosial-komunal.
Dengan demikian, Yasinan tidak hanya menjadi ritual devosional, tetapi juga
proses pemaknaan Qur’ani yang hidup dan berkembang dalam ekologi budaya

% Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan.
5% Muhammad Hasan, “Wawancara Jamaah Yasinan Muhammad Hasan,” Nopember 2022.
5 Barbara H. Rosenwein, Emotional Communities in the Early Middle Ages (Cornell University Press, 2006),

97.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 180
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025



M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

Nahdliyin. Secara keseluruhan proses ini dapat digambarkan dengan tabel
berikut:

TEKS QUR'ANI (INPUT MAKNA)
(Surat Yasin, Surat-surat pendek: Ikhlas, Falak,
al-nas, Ayat-ayat pilihan dalam Surah al-
Baqgprah)

RITUAL YASINAN (PERFORMATIVITY)
(Ruang - Tubuh - Suara - Koreografi Ritual)

\ l\
\ AFEKSI \ SOSIALITAS
EMBODIMENT . .
(Emosi) (Komunitas)
(Tubuh) Ketentraman Silaturahmi
duduk Haru Rotasi Rumah
Gerak Rasa dekat dengan Peran Kolektif
Ritme Kepala Allah Otoritas Ustadz
e I/
Produksu Makna
e
SPIRITUAL \ \
Perlindungan SOSIAL KULTURAL
Syafaat Solidaritas Simbol Jawa
Kedekatan dengan Kohesi Tombo Ati
Allah Rekonsiliasi Angen-Angen

Tebel: Yasinan sebagai Tafsir Performatif

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Yasinan di Desa Margodadi bukan sekadar
aktivitas devosional yang berulang, tetapi merupakan proses pemaknaan Qur’ani
yang hidup, di mana bacaan Surat Yasin dan rangkaian ritual pendukungnya
dipraktikkan, dirasakan, dan dinegosiasikan oleh komunitas melalui mekanisme
performatif yang menggabungkan suara, tubuh, ruang, dan afeksi kolektif. Pada level
spiritual, Yasinan dipahami sebagai sarana perlindungan, penjernihan batin, dan
kedekatan dengan Allah; pada level sosial, ia berfungsi sebagai ruang kohesi,
distribusi peran, dan rekonsiliasi antarwarga; sementara pada level kultural, ritual
ini mengintegrasikan simbolisme Jawa seperti tombo ati dan angen-angen sak maknane
yang memperkaya pengalaman Qur’ani masyarakat. Kombinasi ketiga dimensi
tersebut memperlihatkan bahwa Yasinan merupakan bentuk tafsir performatif, yaitu
tafsir yang diwujudkan melalui tindakan komunal alih-alih melalui komentar
tertulis. Dari perspektif akademik, penelitian ini memberikan dua kontribusi utama:

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 181
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025



M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

pertama, memperluas cakupan kajian Living Qur'an dengan menawarkan model
tafsir performatif yang menunjukkan bahwa makna Qur’ani diproduksi tidak hanya
melalui penjelasan verbal atau tafsir tekstual, tetapi juga melalui mekanisme
embodied dalam ritual komunal yang memediasi relasi teks-praktik-komunitas;
kedua, menunjukkan bahwa epistemologi lokal memainkan peran penting dalam
pembentukan makna Qur’ani, di mana konsep berkah, penolak bala, mahabbah, dan
harmoni sosial dalam tradisi Jawa-Islam tidak hanya memperkaya praktik ritual,
tetapi juga menjadi perangkat konseptual yang membimbing jamaah dalam
menafsirkan fungsi spiritual dan sosial Surat Yasin.

Secara teoretis, temuan ini memperkuat gagasan bahwa ritual Qur’ani
merupakan arena produksi makna yang kompleks dan tidak dapat direduksi pada
bacaan tekstual semata. Mekanisme performativitas yang teridentifikasi—
representasi teks, embodiment, afeksi, dan sosialisasi makna — menunjukkan bahwa
al-Qur’an bekerja sebagai pengalaman yang ditubuhkan (embodied scripture) dan
membuka kontribusi penting bagi kajian antropologi Islam yang menekankan relasi
antara tindakan, emosi, dan produksi makna religius. Pada saat yang sama,
penelitian ini mengisi celah dalam literatur mengenai bagaimana otoritas keagamaan
lokal membentuk stabilitas ritual serta memberikan legitimasi terhadap praktik
keagamaan non-kodifikatif. Secara metodologis, penelitian ini menegaskan bahwa
etnografi Qur’ani merupakan pendekatan yang efektif untuk menangkap dimensi
performatif dan afektif dari praktik-praktik Qur’ani lokal, karena memungkinkan
peneliti mengamati secara langsung bagaimana teks suci bekerja dalam interaksi
sosial, pengalaman tubuh, dan suasana ritus. Pendekatan ini juga membuka peluang
untuk mereplikasi model analitis yang ditawarkan dalam kajian tradisi Qur’ani
lainnya seperti tahlilan, khataman, manaqgiban, atau pembacaan hizib di berbagai
komunitas Muslim.Sementara itu, penelitian ini membuka peluang untuk kajian
lanjutan.

Penelitian berikutnya dapat memperluas analisis pada aspek gender dalam
Yasinan, dinamika generasi muda terhadap ritual Qur’ani tradisional, atau
perbandingan lintas daerah mengenai bagaimana epistemologi lokal memengaruhi
performativitas ritual. Kajian yang menggabungkan analisis suara (acoustic analysis),
geografi ritual (spatial anthropology), atau fenomenologi afektif juga dapat
memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai bagaimana al-Qur’an
hadir sebagai pengalaman sensorik dan emosional dalam kehidupan Muslim
Indonesia.Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa Yasinan adalah lebih
dari sekadar kebiasaan keagamaan; ia adalah ruang di mana al-Qur’an menjadi hidup

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 182
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025



M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

melalui tubuh, suara, dan relasi sosial, menghasilkan tafsir yang dijalani, dialami, dan
diwariskan dari generasi ke generasi.

Daftar Pustaka

Arthur, J. A. Arthur. “Religion and Sonic Practices: Similarities as a Source of Conflict
between Pentecostals and Adherents of Indigenous Religions.” Pentecost Journal of
Theology and Mission 4 (Januari 2023): 99-117.
https:/ /doi.org/10.62868 /pitm.v4i1.133.

Bachmann-Medick, Doris, Jens Kugele, dan Katharina Stornig. “Conceptualizing Sacred
Spaces.” Saeculum 71, no. 2 (2021): 155-66.
https:/ /doi.org/10.7788 /saec.2021.71.2.155.

Bagaskara, Akbar. “The Construction Of Spiritual Values In Sunan Bonang’s Song Lyrics
Tombo Ati (Ferdinand De Saussure’s Semiotics Analysis).” International Conference
of Humanities And Social Science (Ichss), 2022, 505-10.
https:/ /programdoktorpbiuns.org/index.php/proceedings/article/ view /184.

Clot-Garrell, Anna, dan Mar Griera. “Beyond Narcissism: Towards an Analysis of the
Public, Political and Collective Forms of Contemporary Spirituality.” Religions 10,
no. 10 (2019): 579. https:/ /doi.org/10.3390/1el10100579.

Cook, Joanna. “Self-Cultivation.” Dalam In: Laidlaw, James, (Ed.) The Cambridge Handbook
for the Anthropology of Ethics. (Pp. 411-432).  Cambridge University Press (2023),
disunting oleh James Laidlaw. Cambridge University Press, 2023.
https:/ /doi.org/10.1017/9781108591249.016.

Daneshgar, Majid, Peter G. Riddell, dan Andrew Rippin. The Qur’an in the Malay-
Indonesian World: Context and Interpretation. Routledge, 2016.

Dendy, Dendy Wahyu Anugrah. “Tahlilan and Yasinan as Phenomenological
Expressions of Islamic Religious Experience in Indonesia.” Jurnal Penelitian
Keislaman 21, no. 1 (2025): 49-65. https:/ /doi.org/10.20414 /jpk.v21i1.13056.

DeSilva, Dr Jennifer M. The Sacralization of Space and Behavior in the Early Modern World:
Studies and Sources. Ashgate Publishing, Ltd., 2015. google.

Dinata, Ramanda Dimas Surya, Freddy Hendrawan, Agus Budi Setyawan, dan Gusti
Ayu Ratih Prameswari. “A Qualitative Photographic Analysis of Guardian
Figures in Chinese Temples in Bali: Visual Rhetoric and Cultural Hybridity.” Gelar:
Jurnal Seni Budaya 23, no. 1 (2025): 108-23.
https:/ /doi.org/10.33153 / ¢lr.v23i1.7131.

Eisenstadt, S.N. “The Reconstruction of Religious Arenas in the Framework of “Multiple
Modernities’.” Millennium 29, no. 3 (2000): 591-611.
https:/ /doi.org/10.1177 /03058298000290031201.

Fitri, Zulfi Widia, dan Sugeng Wanto. “A Study of the Living Qur’an: Understanding
Wasilah Among the Suluk Nagshbandiyah Congregation in Pasaman Barat.” Al-
Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 256-70.
https:/ /doi.org/10.58363 /alfahmu.v4i2.551.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 183
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.62868/pjtm.v4i1.133.
https://doi.org/10.7788/saec.2021.71.2.155.
https://programdoktorpbiuns.org/index.php/proceedings/article/view/184.
https://doi.org/10.3390/rel10100579.
https://doi.org/10.1017/9781108591249.016.
https://doi.org/10.20414/jpk.v21i1.13056.
https://books.google.co.id/books/about/The_Sacralization_of_Space_and_Behavior.html?id=b9_BCAAAQBAJ&redir_esc=y
https://doi.org/10.33153/glr.v23i1.7131.
https://doi.org/10.1177/03058298000290031201.
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.551.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

Hasan, M. Fuad. Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan. Institut Agama Islam
Ma’arif NU Lampung, 2023.

Hidayat, Muhammad Zaki, dan Bashori. “Penafsiran Al-Qur'an Tentang Resiliensi
Spiritual Generasi Z Dalam Krisis Identitas Keagamaan Digital.” Jurnal Studi
Qur’an dan Tafsir 4, no. 1 (2025): 01-27. https:/ /doi.org/10.59005/jsqt.v4i1.659.

Hirschkind, Charles. The Ethical Soundscape: Cassette Sermons and Islamic Counterpublics.
Columbia University Press, 2006. google.

Legare, Cristine H., dan André L. Souza. “Evaluating ritual efficacy: Evidence from the
supernatural.” Cognition 124, no. 1 (2012): 1-15.
https:/ /doi.ore/10.1016 /{.cognition.2012.03.004.

Liao, Wang, Yoo Jung Oh, Jingwen Zhang, dan Bo Feng. “Conversational dynamics of
joint attention and shared emotion predict outcomes in interpersonal influence
situations: an interaction ritual perspective.” Journal of Communication 73, no. 4
(2023): 342-55. https:/ /doi.org/10.1093 /joc/jgad003.

Liebst, Lasse Suonperd. “Exploring the Sources of Collective Effervescence: A Multilevel
Study.” Sociological Science 6 (Januari 2019): 27-42.
https:/ /doi.org/10.15195/v6.a2.

Maton, Karl. “Habitus.” Dalam Pierre Bourdieu, 2 ed. Routledge, 2013. google.

Mellor, Philip A., dan Chris Shilling. “Body pedagogics and the religious habitus: A new
direction for the sociological study of religion.” Religion 40, no. 1 (2010): 27-38.
https:/ /doi.org/10.1016/j.religion.2009.07.001.

Mesa, Beatriz. “Syncretic Epistemology (from a Decolonial Perspective).” Afrique(s) En
Mouvement 9, no. 3 (2024): 75-77. https:/ /doi.org/10.3917 /aem.009.0075.

Naysabturi, Muslim ibn al-Hajjaj Aba al-Hasan al-Qushayri al-. Al-Musnad as-Sahih al-
Mukhtasar bi-Nagli al-"Adli “ani al-"Adli ila Rasulillah sallallahu ‘alayhi wa sallam. Vol.
4. Dar Ihya” al-Turath al-"Arabij, t.t. google.

Nengsih, Desri. “Tawassul Dalam Perspektif Hadis (Kajian Terhadap Hadis Kisah Tiga
Pemuda Terperangkap Dalam Goa).” Jurnal Ulunnuha 9, no. 1 (2020): 74-92.
https:/ /doi.org/10.15548 /ju.v8i3.1293.

Ning, Ana. “Epistemic Hybridity: TCM’s Knowledge Production in Canadian Contexts.”
Dalam Complementary and Alternative Medicine: Knowledge Production and Social
Transformation, disunting oleh Caragh Brosnan, Pia Vuolanto, dan Jenny-Ann
Brodin Danell. Springer International Publishing, 2018.
https:/ /doi.org/10.1007 /978-3-319-73939-7_10.

Odey, Elizabeth Akpanke, Offiong Offiong Asuquo, Gabriel Salemkaan Amokaha,
Gregory Ajima Onah, dan Ekpenyong O. Obo. “Symbol in African Religion and
Philosophy: The Tiv Experience.” Pharos Journal of Theology, no. 104(2) (Maret
2023). https:/ /doi.org/10.46222 / pharosjot.104.211.

Oktay-Uslu, Zeynep. “ Alevism as Islam: Rethinking Shahab Ahmed’s Conceptualization
of Islam through Alevi Poetry.” British Journal of Middle Eastern Studies 49, no. 2
(2022): 305-26. https:/ /doi.org/10.1080/13530194.2020.1792831.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 184
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.59005/jsqt.v4i1.659.
https://books.google.co.id/books/about/The_Ethical_Soundscape.html?id=jScPp67Ghn8C&source=kp_book_description&redir_esc=y
https://doi.org/10.1016/j.cognition.2012.03.004.
https://doi.org/10.1093/joc/jqad003.
https://doi.org/10.15195/v6.a2.
https://www.cambridge.org/core/books/abs/pierre-bourdieu/habitus/CAE67C6D611E2FC630406AE7F72D1F59
https://doi.org/10.1016/j.religion.2009.07.001
https://doi.org/10.3917/aem.009.0075.
https://dn790006.ca.archive.org/0/items/KumpulanHadisTERJEMAHAN9IMAMLengkap/%28TERJEMAHAN%20%209%20%20IMAM%20%29Shahih%20Muslim%20other.pdf
file:///D:/JISNAS/2025/Vol%202%20No%202/emuda%20Terperangkap%20Dalam%20Goa)
file:///D:/JISNAS/2025/Vol%202%20No%202/emuda%20Terperangkap%20Dalam%20Goa)
https://doi.org/10.1007/978-3-319-73939-7_10.
https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.211.
https://doi.org/10.1080/13530194.2020.1792831.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

Olaveson, Tim. “Collective Effervescence and Communitas: Processual Models of Ritual
and Society in Emile Durkheim and Victor Turner.” Dialectical Anthropology 26, no.
2 (2001): 89-124. https:/ /doi.org/10.1023 / A:1020447706406.

Pink, Johanna. Muslim Qur’anic Interpretation Today: Media, Genealogies and Interpretive
Communities. Equinox Publishing Limited, 2019. google.

Quraishi-Landes, Asifa. “Interpreting the Qur’an and the Constitution: Similarities in the
Use of Text, Tradition, and Reason in Islamic and American Jurisprudence.” SSRN
Scholarly Paper 963142. Social Science Research Network, 1 Februari 2007.
https:/ /doi.org/10.2139/ssrn.963142.

Rafiq, Ahmad. “The Living Qur’an: Its Text and Practice in the Function of the Scripture.”
Jurnal Studi Ilmu-Ilmu  Al-Qur’an Dan Hadis 22, no. 2 (2021): 469-84.
https:/ /doi.org/10.14421/qh.2021.2202-10.

Rasmussen, Anne. Women, the Recited Qur’an, and Islamic Music in Indonesia. University of
California Press, 2010. google.

Riyaldi, Rino, Muslim Muslim, dan M. Kafrawi. “Six Forms, Multiple Meanings:
Unpacking the Yasinan Tradition as a Living Engagement with The Qur’an In
Rural Indonesia.” Madinah: Jurnal Studi Islam 12, no. 1 (2025): 84-101.
https:/ /doi.org/10.58518 / madinah.v12i1.3426.

Rosenwein, Barbara H. Emotional Communities in the Early Middle Ages. Cornell University
Press, 2006. google.

Samargandi, Aba Muhammad “Abd Allah ibn ‘Abd al-Rahman ibn al-Fadl ibn Bahram
ibn “‘Abd al-Samad ad-Darimi as-, at-Tamimi. Musnad ad-Darimi. Vol. 4. Dar al-
Mughni li-n-Nashr wa at-Tawzi’, 2000. google.

Saniy, Farah Haliyon, Lalu Abdul Gafar, Ahmad Khairul Affandi, dan Muhammad Daffa
Noval Ghozi. “The Healing Practice of Ustadz Akiluddin in Mamben Daya
Village, Wanasaba District: A Living Qur’an Study of Surah Al-Isra” Verse 82.” Al-
Fahmu:  Jurnal Ilmu Al-Qur'an Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 427-41.
https:/ /doi.org/10.58363 /alfahmu.v4i2.282.

Sijistani, Aba Dawtid Sulayman ibn al-Ash’as ibn Ishaq ibn Bashir ibn Shaddad ibn *Amr
al-Azdi as-. Sunan Abi Dawud. Vol. 3. Al-Maktabah al-'Asriyyah, t.t. google.
Tirmidzi, Muhammad bin ‘Isa bin Saurah bin Msa bin al-Dahhak al-. Sunan al-Tirmidzi.

Vol. 5. Syirkat Maktabah wa Matba‘ah Mustafa al-Babi al-Halabi, 1975. google.

Turner, Victor. “Social Dramas and Stories about Them.” Critical Inquiry 7, no. 1 (1980):
141-68_ https:/ /doi.org/10.1086/448092.

Umashankar, Rachana Rao. “The Multisensory Engagement with the Qur’an: Teaching
the Qur’an beyond the Written Word.” Teaching Theology & Religion 23, no. 4 (2020):
231-39. https:/ /doi.org/10.1111 /teth.12569.

Umroh, Hayail, dan Syahbudin Gade. “The Role of Teachers In Transferring Educational
Values From Surah Yasin Verses 77-83: Challenges, Strategies and Learning
Implications.” Genderang Asa: Journal of Primary Education 6, no. 1 (2025): 10-21.
https:/ /doi.org/10.47766/jga.v6i1.5197.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 185
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.1023/A:1020447706406.
https://books.google.co.id/books?id=i0HlzQEACAAJ&hl=id&source=gbs_book_other_versions_r&cad=1
https://doi.org/10.2139/ssrn.963142.
https://doi.org/10.14421/qh.2021.2202-10.
https://books.google.co.id/books?id=R7ajYsHH_L0C&printsec=copyright&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false
https://doi.org/10.58518/madinah.v12i1.3426.
https://books.google.co.id/books/about/Emotional_Communities_in_the_Early_Middl.html?id=Ekp5KPSAwIUC&redir_esc=y
https://www.alkhoirot.org/2021/02/sunan-musnad-ad-darimi.html
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.282.
https://archive.org/details/sunanabidawoodarabic
https://archive.org/details/GudangKitabSalaf_201709
file:///D:/JISNAS/2025/Vol%202%20No%202/.%20https:/doi.org/10.1086/448092
https://doi.org/10.1111/teth.12569.
https://doi.org/10.47766/jga.v6i1.5197.

M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif...

Wels, Harry, Kees Van Der Waal, Andrew Spiegel, dan Frans Kamsteeg. “Victor Turner
and Liminality: An Introduction.” Anthropology Southern Africa 34, no. 1-2 (2011):
1-4. https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002.

JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 186
VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025


https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002.

