
 

 

Journal of Islamic Scriptures in Non-Arabic 
Societies 

journal homepage: https://journal.kurasinstitute.com/index.php/jisnas    

 

 

Article History: 
Received: 10-11-2025, Received in revised: 09-12-2025, Accepted: 10-12-2025 

 

Praktik Performatif al-Qur’an dalam Tradisi Yasinan Nahdliyin: Suatu 
Kajian Living Qur’an 

 

M. Fuad Hasan1*, Mansur Hidayat2, Anis Fitriyah3 

1Pondok Pesantren Roudlotul Tholibin Lampung, Indonesia 
2Universitas Islam Negeri Sunan Kudus, Indonesia 
3Nizamia Cendekia Insight, Indonesia 

*Correspondence:  mzfu.mhf@gmail.com 

Article Info  Abstract 

 
Keywords:  
Yasinan; 
performative tafsīr; 
communal recitation;  
collective supplication; 

 

 This study investigates the Yasinan ritual among the Nahdliyin 
community in Margodadi, Metro Selatan, through a Living Qur’an 
approach combined with sociological and hermeneutical analysis. Using 
ethnographic methods—participant observation over eight weeks and in-
depth interviews with 12 practitioners—the research examines how 
Qur’anic recitations are enacted, embodied, and socially 
institutionalized. Findings show that Yasinan functions as a 
performative tafsīr in which meanings of the Qur’an are materialized 
through ritual sequences involving tawassul, communal recitation, and 
collective supplication. The ritual generates layered significations: 
spiritual (seeking divine proximity and protection), social (solidarity, 
role distribution, and moral bonding), and cultural (integration of 
Qur’anic text with Javanese symbolic expressions). The study 
contributes to Living Qur’an scholarship by demonstrating how local 
epistemologies shape Qur’anic meaning-making beyond textual exegesis, 
offering a model for analyzing the Qur’an as a socially enacted and 
ritually embodied text. 

© 2025 M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah 

 This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International 
License. 

 
A. Pendahuluan 

Tradisi pembacaan Surat Yasin, atau yang dikenal luas sebagai Yasinan, merupakan 

salah satu bentuk ritual Qur’ani yang paling mapan dan tahan lama dalam 

masyarakat Muslim Indonesia.1 Pada komunitas Nahdliyin, khususnya di Desa 

Margodadi, Kecamatan Metro Selatan, Yasinan dilaksanakan secara rutin setiap 

Kamis malam melalui rangkaian yang terstruktur: tawassul, pembacaan al-Fatihah, 

 
1 Rino Riyaldi dkk., “Six Forms, Multiple Meanings: Unpacking the Yasinan Tradition as a Living 
Engagement with The Qur’an In Rural Indonesia,” Madinah: Jurnal Studi Islam 12, no. 1 (2025): 97, 
https://doi.org/10.58518/madinah.v12i1.3426. 

https://journal.kurasinstitute.com/index.php/jisnas
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.58518/madinah.v12i1.3426.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 163 

 

pembacaan Surat Yasin, surat-surat pendek, tahlil, dan doa penutup. Pelaksanaan 

ritual ini dilakukan secara bergilir di rumah-rumah warga, melibatkan 

kepemimpinan ustadz lokal, serta diikuti oleh jamaah dari berbagai usia dan lapisan 

sosial.2 Konsistensi dan ketahanan tradisi ini menunjukkan bahwa al-Qur’an bukan 

hanya diperlakukan sebagai teks normatif atau sumber hukum,3 melainkan sebagai 

praktik hidup yang memberikan bentuk pada kehidupan sosial, spiritual, dan 

kultural masyarakat. Fenomena ini secara substantif menggambarkan bagaimana al-

Qur’an “dihidupkan” dalam pengalaman kolektif, bukan semata-mata “dibaca” atau 

“diulas”.4 

Dalam kajian Islam kontemporer, pendekatan Living Qur’an berkembang pesat 

sebagai respons terhadap keterbatasan studi tafsir normatif dalam menjelaskan 

bagaimana umat Muslim berinteraksi secara nyata dengan teks suci. Living Qur’an, 

sebagaimana digagas oleh Pink, melihat al-Qur’an sebagai entitas sosial yang 

memperoleh maknanya melalui praktik, performativitas, afektifitas, dan relasi 

material yang terbentuk dalam kehidupan sehari-hari.5 Kajian ini menggeser fokus 

dari “teks sebagai objek interpretasi” menuju “teks sebagai pengalaman”, atau dalam 

istilah Rasmussen, embodied terhadap kalam Tuhan,6 yakni al-Qur’an yang hidup 

dalam tubuh, suara, gerak, dan ritme komunitas. Penelitian lain seperti Daneshgar 

menunjukkan bahwa pemaknaan al-Qur’an di banyak masyarakat Muslim tidak 

dapat dilepaskan dari konteks lokal, struktur otoritas tradisional, serta habitus 

religius yang terinstitusionalisasi.7 Dengan demikian, ritus seperti Yasinan tidak 

dapat dibaca sekadar sebagai pembacaan Surat Yasin, tetapi sebagai arena di mana 

makna Qur’ani dinegosiasikan melalui tindakan, ruang, suara, dan relasi sosial. 

Sementara itu, penelitian Dendy mengungkap bagaimana ritual ini menjadi 

ekspresi religius dan sosial dalam konteks kontemporer, sehingga mampu 

 
2 M. Fuad Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan (Institut Agama Islam Ma’arif NU 
Lampung, 2023), 2–4. 
3 Asifa Quraishi-Landes, “Interpreting the Qur’an and the Constitution: Similarities in the Use of Text, 
Tradition, and Reason in Islamic and American Jurisprudence,” SSRN Scholarly Paper 963142 (Social 
Science Research Network, 1 Februari 2007), https://doi.org/10.2139/ssrn.963142. 
4 Zulfi Widia Fitri dan Sugeng Wanto, “A Study of the Living Qur’an: Understanding Wasilah Among the 
Suluk Naqshbandiyah Congregation in Pasaman Barat,” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 
2 (2025): 257, https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.551. 
5 Johanna Pink, Muslim Qurʼānic Interpretation Today: Media, Genealogies and Interpretive Communities 
(Equinox Publishing Limited, 2019). 
6 Anne Rasmussen, Women, the Recited Qur’an, and Islamic Music in Indonesia (University of California Press, 
2010), 5. 
7 Majid Daneshgar dkk., The Qur’an in the Malay-Indonesian World: Context and Interpretation (Routledge, 
2016), 7–22. 

https://doi.org/10.2139/ssrn.963142.
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.551.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 164 

 

mempertahankan kohesi komunitas di tengah perubahan modernitas.8 Meskipun 

demikian, mayoritas penelitian di Indonesia masih menyoroti Yasinan dalam dua 

sudut pandang utama. Pertama, kajian normatif-teologis yang memusatkan 

perhatian pada fadhilah Surat Yasin berdasarkan hadis atau tafsir klasik, tanpa 

mengaitkannya dengan pengalaman sosial komunitas. Kedua, kajian deskriptif-

sosiologis yang memotret Yasinan sebagai tradisi budaya tanpa menjelaskan 

bagaimana makna Qur’ani terbentuk dalam proses ritual tersebut. Kedua pendekatan 

ini meninggalkan celah metodologis karena tidak menjelaskan mekanisme interpretasi 

yang berlangsung dalam ritual komunal. 

Celah inilah yang menjadi ruang penting bagi penelitian ini. Yasinan bukan 

hanya tindakan membaca Surat Yasin secara kolektif, melainkan sebuah bentuk tafsir 

performatif, yaitu proses penafsiran al-Qur’an yang tidak diwujudkan dalam 

komentar tertulis atau analisis filologis, tetapi dalam tindakan ritual yang terstruktur, 

ekspresi afektif, relasi sosial, dan pengalaman komunal. Dalam kerangka 

performativitas, bacaan al-Qur’an tidak hanya “mengulang makna”, tetapi 

“menciptakan makna” melalui pelaksanaannya. Turner menggambarkan ritual 

sebagai drama sosial, 9ruang di mana nilai, simbol, dan identitas dinegosiasikan dan 

diwujudkan secara kolektif. Dengan demikian, Yasinan dapat dibaca sebagai sistem 

interpretasi yang hidup, yang mematerialkan tema-tema Qur’ani seperti 

perlindungan, ketenangan, pengharapan, dan solidaritas, ke dalam tubuh dan 

pengalaman jamaah. 

Selain itu, praktik Yasinan di Margodadi menunjukkan bagaimana epistemologi 

lokal memainkan peran penting dalam praksis Qur’ani. Konsep-konsep seperti 

berkah, penolak bala, mahabbah kepada Nabi dan al-Qur’an, serta keterhubungan 

dengan tradisi ulama Jawa, menjadi struktur makna yang menuntun masyarakat 

dalam menafsirkan fungsi dan signifikansi Surat Yasin. Dalam banyak kesaksian 

warga, pembacaan Yasin bukan hanya ritual untuk mendekatkan diri kepada Allah, 

tetapi juga cara untuk merawat keharmonisan sosial, menjaga ketenangan batin, serta 

memperkuat jaringan silaturahmi. Integrasi antara teks Qur’ani dan simbolisme 

Jawa, misalnya melalui pepatah “moco Qur’an angen-angen sak maknane”, 

menunjukkan adanya hibriditas epistemik10 yang lahir dari interaksi antara ajaran 

 
8 Dendy Wahyu Anugrah Dendy, “Tahlilan and Yasinan as Phenomenological Expressions of Islamic 
Religious Experience in Indonesia,” Jurnal Penelitian Keislaman 21, no. 1 (2025): 49–65, 
https://doi.org/10.20414/jpk.v21i1.13056. 
9 Victor Turner, “Social Dramas and Stories about Them,” Critical Inquiry 7, no. 1 (1980): 141–68, 
https://doi.org/10.1086/448092. 
10 Ana Ning, “Epistemic Hybridity: TCM’s Knowledge Production in Canadian Contexts,” dalam 
Complementary and Alternative Medicine: Knowledge Production and Social Transformation, ed. oleh Caragh 

https://doi.org/10.20414/jpk.v21i1.13056.
https://doi.org/10.1086/448092.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 165 

 

Islam dan budaya lokal. Inilah dimensi yang sering terabaikan dalam kajian normatif 

maupun deskriptif biasa. 

Pemilihan lokasi penelitian di Desa Margodadi didasarkan pada pertimbangan 

bahwa komunitas ini mempertahankan bentuk Yasinan yang relatif stabil, 

terorganisir, dan memiliki kesinambungan historis dalam tradisi Nahdliyin. 

Keberadaan pemimpin agama lokal, struktur rotasi rumah, serta partisipasi rutin 

jamaah menunjukkan bahwa Yasinan di Margodadi tidak hanya ritual keagamaan, 

tetapi sebuah institusi sosial yang memiliki daya ikat kuat. Dengan demikian, lokasi 

ini memberikan medan empiris yang representatif untuk memahami bagaimana 

makna Qur’ani dipraktikkan, dinegosiasikan, dan dipertahankan dalam konteks 

sosial tertentu. 

Penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis struktur ritual Yasinan sebagai 

bentuk tafsir performatif; (2) menjelaskan bagaimana makna Qur’ani dinegosiasikan 

melalui pengalaman spiritual, sosial, dan kultural jamaah; dan (3) mengidentifikasi 

bagaimana epistemologi lokal Nahdliyin membentuk cara komunitas memahami 

dan menghadirkan al-Qur’an. Metode yang digunakan adalah etnografi dengan 

kombinasi observasi partisipan, wawancara mendalam, dan analisis tematik 

interpretatif. Pendekatan ini memungkinkan penelitian menangkap dimensi praksis, 

afektif, dan performatif dari ritual secara langsung, bukan sekadar berdasarkan 

penjelasan tekstual atau dogmatis. 

Secara akademik, penelitian ini berkontribusi dalam tiga ranah utama. Pertama, 

pada tataran konseptual, penelitian ini menawarkan pemahaman mengenai tafsir 

performatif11 sebagai kategori analitis yang menjelaskan bagaimana al-Qur’an menjadi 

sumber tindakan, bukan hanya sumber wacana. Kedua, pada tataran metodologis, 

penelitian ini menunjukkan pentingnya etnografi Qur’ani dalam mengkaji interaksi 

antara teks dan komunitas, sehingga menjembatani studi normatif dan studi 

antropologis. Ketiga, pada tataran empiris, artikel ini memperlihatkan bagaimana 

makna-makna Qur’ani dimaterialkan dalam ritual Yasinan, sekaligus bagaimana 

tradisi tersebut memperkuat struktur sosial, afeksi religius, dan identitas kultural 

Nahdliyin. Dengan demikian, penelitian ini berupaya menutup celah penelitian 

sebelumnya dan memberikan model analitis yang dapat diaplikasikan pada 

fenomena Qur’ani lain di masyarakat Muslim. 

 

 
Brosnan dkk. (Springer International Publishing, 2018), 247–272, https://doi.org/10.1007/978-3-319-
73939-7_10. 
11 Ahmad Rafiq, “The Living Qur’an: Its Text and Practice in the Function of the Scripture,” Jurnal Studi 
Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 22, no. 2 (2021): 469–84, https://doi.org/10.14421/qh.2021.2202-10. 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-73939-7_10.
https://doi.org/10.1007/978-3-319-73939-7_10.
https://doi.org/10.14421/qh.2021.2202-10.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 166 

 

B. Struktur Ritual Yasinan: Koreografi dan Pola Praktik Komunal 

Observasi etnografis di Desa Margodadi memperlihatkan bahwa praktik Yasinan 

yang dijalankan setiap Kamis malam bukan sekadar aktivitas keagamaan rutin, 

melainkan sebuah ritus yang terstruktur, stabil, dan diwariskan lintas generasi. 

Pelaksanaan ritual dimulai selepas salat Isya dan berlangsung selama sekitar satu 

hingga satu setengah jam. Tempat kegiatan bergilir dari satu rumah ke rumah lain 

mengikuti daftar yang disusun oleh pengurus jamaah. Sistem rotasi ini bukan hanya 

mengatur penggunaan ruang, tetapi juga menjadi instrumen untuk memperkuat 

partisipasi dan rasa memiliki dalam komunitas. Mekanisme bergiliran tersebut 

memainkan fungsi sosial yang signifikan dalam menjaga kesinambungan tradisi.12 

Rangkaian ritus diawali dengan tawassul, yakni pembacaan al-Fātihah untuk 

Nabi Muhammad Saw., keluarga beliau, para sahabat, ulama, dan arwah kaum 

Muslimin. Praktik ini menegaskan hubungan spiritual antara jamaah dengan mata 

rantai pewaris ilmu dan keutamaan. Konsep tawassul memiliki akar dalam hadis 

tentang anjuran berdoa melalui perantaraan amal saleh atau orang-orang saleh, 

sebagaimana diriwayatkan dalam kisah tiga orang yang terjebak dalam gua yang 

berdoa dengan menyebut amal baik mereka.13 Dalam konteks Yasinan, tawassul 

menjadi pintu masuk yang menghubungkan jamaah dengan jaringan otoritas 

tradisional Islam dan mengokohkan posisi ritual sebagai bagian dari mata rantai 

keberkahan (silsilah al-barakah). 

Setelah tawassul, jamaah memasuki inti acara, yaitu pembacaan Surat Yasin 

secara berjamaah. Pembacaan ini memiliki dasar keagamaan yang kuat dalam tradisi 

fadhā’il,14 di antaranya hadis riwayat al-Darimi, “Surah Yasin adalah jantung al-

Qur’an.”15 Begitu pula riwayat Abu Dawud yang menyebutkan bahwa Yasin 

dibacakan untuk orang yang sakaratul maut sebagai bentuk talqin dan penguatan 

spiritual.16 Meskipun sebagian ulama memperdebatkan kualitas sanadnya, secara 

praksis hadis-hadis tersebut telah membentuk habitus keagamaan masyarakat 

nahdliyin, sehingga pembacaan Yasin dipahami sebagai sumber keberkahan, 

ketenangan, dan perlindungan. 

 
12 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan. 
13 Desri Nengsih, “Tawassul Dalam Perspektif Hadis (Kajian Terhadap Hadis Kisah Tiga Pemuda 
Terperangkap Dalam Goa),” Jurnal Ulunnuha 9, no. 1 (2020): 74–92, https://doi.org/10.15548/ju.v8i3.1293. 
14 Hayail Umroh dan Syahbudin Gade, “The Role of Teachers In Transferring Educational Values From 
Surah Yasin Verses 77-83 : Challenges, Strategies and Learning Implications,” Genderang Asa: Journal of 
Primary Education 6, no. 1 (2025): 7, https://doi.org/10.47766/jga.v6i1.5197. 
15 Abū Muḥammad ‘Abd Allāh ibn ‘Abd al-Raḥmān ibn al-Faḍl ibn Bahrām ibn ‘Abd al-Ṣamad ad-Dārimī 
as-Samarqandī at-Tamīmī, Musnad ad-Dārimī (Dār al-Mughnī li-n-Nashr wa at-Tawzī‘, 2000), 4:2149. 
16 Abū Dāwūd Sulaymān ibn al-Ash‘aṡ ibn Isḥāq ibn Bashīr ibn Shaddād ibn ‘Amr al-Azdī as-Sijistānī, 
Sunan Abī Dāwūd (al-Maktabah al-‘Aṣriyyah, t.t.), 3:191. 

https://doi.org/10.15548/ju.v8i3.1293.
https://doi.org/10.47766/jga.v6i1.5197.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 167 

 

Pembacaan Yasin dilanjutkan dengan pembacaan surat-surat pendek seperti al-

Ikhlāṣ, al-Falaq, dan an-Nās. Ketiga surat ini memiliki kedudukan khusus dalam al-

Qur’an sebagai al-mu‘awwidzat, yaitu ayat-ayat perlindungan.17 Hal ini selaras 

dengan firman Allah dalam QS. an-Nās [114]: 1–3, “Katakanlah: Aku berlindung kepada 

Tuhan manusia, Raja manusia, Sembahan manusia,” serta QS. al-Falaq [113]: 1, 

“Katakanlah: Aku berlindung kepada Tuhan yang menguasai subuh.” Pembacaan kedua 

surah ini mempertegas dimensi protektif ritual dan menjadikan Yasinan sebagai 

ruang spiritual yang menghadirkan rasa aman bagi jamaah. Selain itu, pembacaan 

Ayat Kursi (QS. al-Baqarah [2]: 255), ayat yang menurut hadis sahih (HR. Muslim) 

merupakan ayat paling agung dalam al-Qur’an, menguatkan persepsi jamaah bahwa 

ritual ini bukan hanya zikir kolektif, tetapi juga sarana penjagaan diri dari gangguan 

lahir dan batin. 

Struktur ritual tersebut ternyata memiliki pola keteraturan yang dapat diamati 

dari tiga aspek utama: ruang, suara, dan peran. Keteraturan ruang tampak dari 

susunan duduk melingkar di ruang tamu atau teras rumah tuan rumah.18 Formasi ini 

menciptakan ruang komunal yang egaliter dan memungkinkan interaksi visual dan 

emosional yang intens. Ruang yang dibentuk oleh lingkaran jamaah juga 

menghadirkan atmosfer kebersamaan yang selaras dengan perintah al-Qur’an untuk 

berkumpul dalam kebaikan, sebagaimana dalam QS. al-Mā’idah [5]: 2, “Tolong-

menolonglah kamu dalam kebaikan dan ketakwaan.” 

Keteraturan suara terlihat dari ritme bacaan yang serempak. Suara ustadz 

menjadi penentu tempo dan intonasi, sementara jamaah mengikuti dengan harmoni 

yang relatif stabil.19 Keserempakan suara ini menghasilkan “suasana religius 

kolektif” yang selaras dengan gagasan Durkheim tentang collective effervescence:20 

pengalaman emosional yang muncul ketika sekelompok orang melakukan tindakan 

sakral secara bersamaan. Ritme ini menciptakan kondisi afektif yang membuat 

jamaah mengalami bacaan al-Qur’an bukan hanya sebagai rangkaian kata, tetapi 

sebagai getaran spiritual yang menyatukan perasaan dan kesadaran mereka. 

Informan Hadi (47) memberikan kesaksian yang menggambarkan perasaan tersebut: 

 
17 Farah Haliyon Saniy dkk., “The Healing Practice of Ustadz Akiluddin in Mamben Daya Village, 
Wanasaba District: A Living Qur’an Study of Surah Al-Isrā’ Verse 82,” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 
Tafsir 4, no. 2 (2025): 435, https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.282. 
18 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan. 
19 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan. 
20 Tim Olaveson, “Collective Effervescence and Communitas: Processual Models of Ritual and Society in 
Emile Durkheim and Victor Turner,” Dialectical Anthropology 26, no. 2 (2001): 89–124, 
https://doi.org/10.1023/A:1020447706406. 

https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.282.
https://doi.org/10.1023/A:1020447706406.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 168 

 

Nada bacaan kita sudah otomatis ikut satu suara. Kalau ustadz memperlambat, 
kita ikut. Kalau cepat, kita juga ikut. Rasanya seperti hati disatukan oleh bacaan.21 
Kesaksian ini menunjukkan bahwa pembacaan Yasin dalam konteks Yasinan 

bekerja secara performatif—ia membentuk pengalaman batin melalui sinkronisasi 

suara jamaah. Keteraturan peran juga menjadi aspek penting. Ustadz memimpin 

bacaan dan doa, pemuda membantu pengaturan teknis, sementara ibu-ibu 

menyiapkan konsumsi.22 Struktur peran ini menegaskan fungsi sosial ritual sebagai 

ruang pembagian tanggung jawab, pembelajaran kolektif, dan pemeliharaan 

solidaritas. Pembagian tugas ini secara praktis mencerminkan sabda Nabi 

Muhammad Saw. dalam hadis riwayat Muslim, “Barang siapa meringankan kesulitan 

saudaranya, Allah akan meringankan kesulitannya di dunia dan akhirat,”23 yang 

menegaskan bahwa kontribusi sosial adalah bagian integral dari kehidupan 

beragama. 

Ritual Yasinan juga menghadirkan dimensi performatif yang tidak semata-mata 

liturgis. Getaran suara kolektif, gerak tubuh yang seirama, dan atmosfer ruang yang 

sakral menciptakan pengalaman spiritual yang bersifat embodied. Ritual ini 

menegaskan bahwa al-Qur’an tidak hanya dipahami melalui pembacaan tekstual 

atau tafsiran lisan, tetapi juga melalui tindakan yang menghidupkan ayat-ayat. 

Konsep ini sesuai dengan firman Allah dalam QS. al-A‘rāf [7]: 204, “Apabila al-Qur’an 

dibacakan, maka dengarkanlah dan perhatikanlah dengan penuh kesungguhan agar kamu 

mendapatkan rahmat.” Dalam konteks Yasinan, mendengarkan dan memperhatikan 

bukan hanya aktivitas kognitif, tetapi juga aktivitas afektif dan komunal yang 

melibatkan seluruh indera. 

Melalui keseluruhan rangkaian ini, terlihat bahwa Yasinan berfungsi sebagai 

pertunjukan religius yang terorkestrasi (orchestrated through religious rituals)24 yang 

memadukan teks suci, struktur sosial, dan pengalaman emosional jamaah. Ritual ini 

menghadirkan al-Qur’an sebagai pengalaman hidup yang merangkum dimensi 

spiritual, sosial, dan kultural secara sekaligus. Dengan demikian, praktik Yasinan 

dapat dibaca sebagai bentuk “tafsir performatif,” suatu model pemaknaan yang tidak 

diekspresikan melalui tulisan, tetapi melalui tindakan dan perjumpaan kolektif. 

Makna Qur’ani tidak diproduksi semata-mata melalui proses intelektual, tetapi 

melalui pembentukan suasana batin, keselarasan suara, dan keterlibatan tubuh 

 
21 Fuad Hasan, “Wawancara dengan Bapak Hadi Anggota Rutinan Yasinan,” Nopember 2022. 
22 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan. 
23 Muslim ibn al-Ḥajjāj Abū al-Ḥasan al-Qushayrī al-Naysābūrī, Al-Musnad aṣ-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar bi-Naqli al-
‘Adli ‘ani al-‘Adli ilā Rasūlillāh ṣallallāhu ‘alayhi wa sallam (Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.t.), 4:2074. 
24 Elizabeth Akpanke Odey dkk., “Symbol in African Religion and Philosophy: The Tiv Experience,” Pharos 
Journal of Theology, no. 104(2) (Maret 2023): 12, https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.211. 

https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.211


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 169 

 

dalam ritme dzikir bersama. Dengan kata lain, Yasinan di Margodadi menegaskan 

bahwa al-Qur’an tetap hadir dan bekerja dalam kehidupan Muslim sebagai teks yang 

dibacakan, diamalkan, dan dialami secara kolektif—sebuah bentuk keberagamaan 

yang memperlihatkan kesinambungan antara wahyu, tradisi, dan dinamika sosial 

masyarakat. 

C. Performasi Pembacaan al-Qur’an: Suara, Tubuh, dan Afeksi Kolektif 

Selama proses observasi berlangsung, terlihat bahwa pembacaan al-Qur’an dalam 

Yasinan tidak berhenti pada dimensi verbal, tetapi melibatkan keseluruhan tubuh, 

ruang, dan pengalaman emosional jamaah. Prosesi pembacaan berlangsung dalam 

posisi duduk bersila, dengan tubuh sebagian besar jamaah condong ke depan sebagai 

tanda kesiapsiagaan spiritual. Selama bacaan berlangsung, ritme suara jamaah 

membentuk pola yang sinkron; kepala bergerak secara ritmis mengikuti suara 

ustadz, menciptakan keselarasan antara tubuh dan teks yang sedang dibaca. Hal ini 

menegaskan bahwa interaksi jamaah dengan al-Qur’an bukan semata aktivitas 

kognitif, melainkan bentuk keterlibatan tubuh yang menubuh.25  

Pengalaman ini terlihat jelas pada ayat-ayat tertentu, khususnya ayat 58–59 dari 

Surat Yasin (“Salām, qawlan min rabbin rahīm”/“Salam sebagai ucapan dari Tuhan 

Yang Maha Penyayang”). Ayat ini oleh jamaah dianggap sebagai bagian yang paling 

menenteramkan, sehingga pola vokal dan ritme bacaan berubah: suara mengecil, 

intonasi menurun, dan atmosfer spiritual terasa menguat. Respons kolektif ini 

menunjukkan adanya embodied reverence, atau bentuk penghormatan yang muncul 

secara spontan melalui gerak dan suara. Fenomena ini didukung oleh perintah al-

Qur’an dalam QS. al-A‘rāf [7]: 204, “Dan apabila al-Qur’an dibacakan, maka dengarkanlah 

dengan penuh perhatian agar kamu mendapat rahmat.” Dalam konteks Yasinan, 

“mendengarkan” dimaknai bukan hanya sebagai aktivitas telinga, tetapi sebagai 

bentuk penyelarasan tubuh dan afeksi. 

Observasi lebih jauh memperlihatkan momen-momen afektif yang sangat konsisten, 

yaitu: 

1. Penurunan volume suara pada ayat-ayat eskatologis 

Ketika memasuki ayat-ayat tentang kebangkitan dan hari pembalasan, jamaah 

secara otomatis memperlambat tempo bacaan dan menurunkan volume suara. 

Respons ini dapat dibaca sebagai yaitu bentuk ketundukan batin yang dimediasi 

oleh tubuh dan suara. Ayat-ayat eskatologis memang dirancang untuk 

menggugah kesadaran eksistensial manusia, sebagaimana ditegaskan dalam QS. 

 
25 Rachana Rao Umashankar, “The Multisensory Engagement with the Qur’an: Teaching the Qur’an 
beyond the Written Word,” Teaching Theology & Religion 23, no. 4 (2020): 231–39, 
https://doi.org/10.1111/teth.12569. 

https://doi.org/10.1111/teth.12569.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 170 

 

Yasin [36]: 51, “Dan ditiuplah sangkakala…” yang menggambarkan kepastian hari 

akhir. Dalam pengalaman jamaah, bacaan bagian ini menimbulkan rasa tunduk, 

takut, sekaligus harap (rajā’), sebuah kombinasi emosional yang sulit ditangkap 

jika hanya melalui teks tertulis. 

2. Peningkatan intensitas suara pada lafaz tahlil 

Pada lafaz “lā ilāha illā Allāh,” bacaan jamaah cenderung meningkat, baik secara 

volume maupun energi vokal.26 Peningkatan ini bukan sekadar aspek teknis vokal, 

melainkan bentuk afirmasi identitas keimanan. Hal ini sejalan dengan hadis Nabi: 

“Sebaik-baik dzikir adalah lā ilāha illā Allāh” (HR. Tirmidzi).27 Dalam konteks Yasinan, 

tahlil bukan hanya ekspresi verbal, tetapi deklarasi iman yang diperkuat secara 

komunal melalui suara kolektif. Kekuatan performatif ini membuat dzikir menjadi 

tindakan yang mengukuhkan identitas spiritual dan kultural masyarakat 

Nahdliyin. 

3. Hentakan napas kolektif setelah doa penutup 

Ketika ustadz menyelesaikan doa, jamaah sering mengeluarkan hembusan napas 

panjang secara serempak—sebuah tanda pelepasan emosional. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa ritus telah bekerja pada level afeksi terdalam, menciptakan 

pengalaman katarsis yang memperbarui energi spiritual jamaah. Secara sosiologis, 

momen ini merupakan bagian dari collective affect, yaitu emosi bersama yang 

muncul dari tindakan ritual terkoordinasi.28 Ini merupakan bentuk dari “energi 

moral kolektif” yang memperkuat rasa kebersamaan. Dalam perspektif Islam, doa 

penutup adalah momentum permohonan intens kepada Allah, sebagaimana 

disebutkan dalam QS. Ghāfir [40]: 60, “Berdoalah kepada-Ku, niscaya Aku kabulkan.” 

Kesadaran bahwa doa jamaah memiliki nilai spiritual yang tinggi memperkuat 

intensitas afeksi pada bagian akhir ritual. 

Keterangan dari salah seorang jamaah, Sahlan (63 tahun), menggambarkan 

bagaimana pengalaman embodied dan afektif tersebut dirasakan secara personal 

sekaligus kolektif: 

Kalau membaca Yasin bersama, rasanya beda. Badan seperti ikut ringan. Kadang 
ingin menangis, tapi tidak tahu kenapa. Yang jelas hati lebih tenang.29 
Testimoni ini menunjukkan bahwa pengalaman spiritual yang muncul dalam 

Yasinan bersifat holistik. Bacaan bersama tidak hanya menggerakkan logika atau 

 
26 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan. 
27 Muḥammad bin ʿĪsā bin Saurah bin Mūsā bin al-Ḍaḥḥāk al-Tirmidzī, Sunan al-Tirmidzī (Syirkat Maktabah 
wa Maṭbaʿah Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 1975), 5:462. 
28 Wang Liao dkk., “Conversational dynamics of joint attention and shared emotion predict outcomes in 
interpersonal influence situations: an interaction ritual perspective,” Journal of Communication 73, no. 4 
(2023): 342–55, https://doi.org/10.1093/joc/jqad003. 
29 Fuad Hasan, “Wawancara dengan Pak Sahlan,” Nopember 2022. 

https://doi.org/10.1093/joc/jqad003.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 171 

 

tafsir kognitif, tetapi menghadirkan efek tubuh seperti rasa ringan, ingin menangis, 

atau sensasi tenang yang sulit dijelaskan melalui kata-kata. Emosi-emosi ini tidak 

muncul ketika jamaah membaca sendiri, tetapi hanya ketika membaca bersama. 

Dengan demikian, suara kolektif menjadi instrumen materialisasi makna Qur’ani 

yang efektif. 

Fenomena ini memperkuat asumsi dasar bahwa ritual Yasinan adalah praktik 

tafsir performatif. Karena ayat al-Qur’an dipahami bukan melalui penjelasan tafsir 

klasik atau kajian filologis, melainkan melalui penghayatan tubuh dan emosi yang 

diciptakan oleh performa komunal. Hal ini selaras dengan gagasan Shahab Ahmed 

tentang Islam sebagai “a hermeneutical engagement” di mana makna lahir dari 

perjumpaan antara teks dan pengalaman manusia.30 

Dimensi performatif terlihat semakin jelas ketika memperhatikan perubahan 

intensitas energi ritual pada bagian-bagian tertentu. Pembacaan ayat-ayat harapan 

(rajā’) cenderung menghadirkan rasa teduh, sedangkan ayat-ayat ancaman (khawf) 

menciptakan keheningan dan ketegangan spiritual. Pola ini sejalan dengan fungsi al-

Qur’an sebagaimana ditegaskan dalam QS. az-Zumar [39]: 23, “Allah menurunkan 

perkataan yang paling baik (al-Qur’an) yang serupa mutunya, berpasangan maknanya, 

membuat kulit orang yang takut kepada Rabb mereka menjadi merinding….” Ayat ini secara 

gamblang menggambarkan bahwa al-Qur’an bekerja melalui tubuh (jismānīyah), 

bukan hanya pikiran. 

Dalam perspektif antropologi ritual, ketegangan antara suara yang serempak, 

gerak tubuh yang selaras, dan suasana emosional yang kolektif menciptakan apa 

yang disebut Victor Turner sebagai communitas, yaitu kondisi kesetaraan emosional 

dan kesatuan batin yang muncul dalam ritus.31 Yasinan menjadi ruang di mana 

hierarki sosial mencair sementara, digantikan oleh perasaan bersama sebagai hamba 

Allah yang memohon perlindungan dan ampunan. 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa performativitas bacaan dalam 

Yasinan merupakan proses materialisasi makna Qur’ani melalui tubuh, suara, dan 

afeksi kolektif. Tafsir tidak hadir sebagai teks, tetapi sebagai pengalaman hidup yang 

diciptakan, dibagikan, dan diwariskan antar generasi. Dalam kerangka ini, Yasinan 

tidak hanya berfungsi sebagai ritual devosional, tetapi juga sebagai mekanisme 

pembentukan kesadaran keagamaan yang mendalam—di mana al-Qur’an hadir 

 
30 Zeynep Oktay-Uslu, “Alevism as Islam: Rethinking Shahab Ahmed’s Conceptualization of Islam through 
Alevi Poetry,” British Journal of Middle Eastern Studies 49, no. 2 (2022): 305–26, 
https://doi.org/10.1080/13530194.2020.1792831. 
31 Harry Wels dkk., “Victor Turner and Liminality: An Introduction,” Anthropology Southern Africa 34, no. 
1–2 (2011): 1–4, https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002. 

https://doi.org/10.1080/13530194.2020.1792831.
https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 172 

 

sebagai suara yang mempersatukan hati, gerak yang membentuk disiplin spiritual, 

dan pengalaman emosional yang memperkokoh solidaritas komunal. 

D. Makna Spiritual: Perlindungan, Syafaat, dan Penjernihan Batin 

Temuan-temuan dari wawancara menunjukkan bahwa dimensi spiritual merupakan 

motivasi paling fundamental di balik keterlibatan jamaah dalam ritual Yasinan. 

Makna spiritual ini termanifestasi dalam tiga bentuk pengalaman religius yang 

konsisten: perlindungan, kedekatan dengan Allah, dan penjernihan batin. 

1. Penyelamatan dan Perlindungan (Penolak Bala) 

Bagi masyarakat Margodadi, Surat Yasin dipahami sebagai sarana perlindungan 

dan penyelamatan dari mara bahaya. Ustadz Sirojudin menjelaskan keyakinan 

komunal tersebut dengan lugas: Yasin itu penolak bala. Kami membaca bukan sekadar 

rutinitas, tapi sebagai pagar hidup.32 Pemaknaan ini selaras dengan tradisi fadhā’il al-

a‘māl yang menyandarkan keberkahan dan perlindungan pada amalan-amalan 

tertentu. Walaupun sebagian riwayat terkait keutamaan Yasin diperdebatkan 

sanadnya, fungsi spiritual tersebut telah menjadi bagian penting dari habitus 

religius masyarakat. Keyakinan akan kesaktian spiritual Surat Yasin juga 

diperkuat oleh ayat-ayatnya yang berbicara tentang kekuasaan Allah, 

kebangkitan, dan penyelamatan (QS. Yasin [36]: 58–59). Dalam perspektif jamaah, 

perlindungan ini bersifat embodied—dirasakan melalui ketenangan, keberanian, 

atau rasa aman setelah ritual berlangsung. 

2. Syafaat dan Kedekatan dengan Allah 

Dimensi spiritual kedua adalah pengalaman kedekatan dengan Allah. Banyak 

informan menggambarkan pembacaan Yasin sebagai sarana ngraoske Gusti, 

merasakan kehadiran Tuhan dalam ruang batin mereka. Muhammad Hasan, salah 

satu jamaah, menggambarkan pengalamannya: Kalau membaca Yasin, saya merasa 

lebih dekat. Ayat-ayatnya seperti bicara ke kita.33 Penghayatan ini mengafirmasi fungsi 

al-Qur’an sebagaimana disebut dalam QS. Qāf [50]: 37, “Sesungguhnya pada yang 

demikian itu terdapat peringatan bagi orang yang mempunyai hati atau yang 

menggunakan pendengarannya….” Dalam konteks Yasinan, pendengaran, suara, 

dan tubuh bekerja bersama menciptakan sensasi kedekatan ilahi yang sulit 

dipisahkan dari praktik ritual komunal. 

Tradisi keagamaan Jawa-Islam juga memaknai kedekatan kepada Allah 

melalui laku yang berulang, terstruktur, dan dijalankan bersama. Pembacaan 

Yasin yang dilakukan secara kolektif memperkuat rasa kebersamaan spiritual 

 
32 Ustadz Sirojudin, “Wawancara Ustadz Sirojudin,” Nopember 2022. 
33 Muhammad Hasan, “Wawancara Jamaah Yasinan Muhammad Hasan,” Nopember 2022. 



M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 173 

 

(collective spirituality)34 di mana jamaah merasakan bahwa doa dan bacaan mereka 

lebih kuat ketika dirapal bersama. 

3. Penjernihan Batin (Tombo Ati) 

Makna spiritual ketiga adalah penjernihan batin. Dalam kategori ini, konsep Jawa 

tombo ati35 berperan penting. Tombo ati merujuk kepada praktik spiritual untuk 

menenangkan hati, menjernihkan pikiran, dan memulihkan keseimbangan batin. 

Informan Irwanto menggambarkan hal ini secara eksplisit: Yasin itu obat hati. 

Setelah membaca, ada rasa plong yang tidak bisa dijelaskan. Dalam epistemologi Jawa, 

hati (rasa) adalah organ pengetahuan yang utama. Pembacaan al-Qur’an yang 

dilakukan dengan penghayatan mendalam dipahami sebagai obat yang menata 

rasa dan menghaluskan budi. Dimensi ini tidak sekadar muncul dari teks Yasin, 

tetapi dari pengalaman tubuh, ritme suara, dan suasana ritual yang 

menenangkan.36 

Pengalaman penjernihan batin ini menegaskan fungsi Qur’ani sebagai 

petunjuk dan penyembuh (syifā’) sebagaimana firman Allah dalam QS. Yunus [10]: 

57, “Wahai manusia, sungguh telah datang kepadamu pelajaran dari Tuhanmu, 

penyembuh bagi penyakit-penyakit yang berada dalam dada….”Gabungan antara tradisi 

fadhā’il, habitus keagamaan Nahdliyin, dan epistemologi Jawa menunjukkan 

bahwa makna spiritual Yasinan tidak lahir dari satu sumber, melainkan 

perjumpaan antara teks, tradisi, dan pengalaman lokal. 

E. Makna Sosial: Silaturahmi, Pembagian Peran, dan Kohesi Komunal 

Selain dimensi spiritual, makna sosial merupakan temuan dominan kedua dan 

menjadi aspek penting yang menjelaskan mengapa Yasinan terus bertahan. Terdapat 

tiga bentuk makna sosial yang menonjol: pertemuan berkala, distribusi peran, dan 

kohesi keagamaan. 

1. Silaturahmi dan Perjumpaan Berkala 

Yasinan menjadi wadah bagi warga untuk berinteraksi secara teratur. Pertemuan 

rutin ini memperbarui informasi sosial, memperkuat hubungan antar-keluarga, 

dan merawat jaringan sosial desa. Ahmad Nur Rofiq (55) menyatakan: di Yasinan, 

kami jadi saling tahu kabar. Kalau ada yang sakit atau punya kesusahan, cepat ketahuan.37 

Dimensi sosial ini memperlihatkan bahwa Yasinan berfungsi sebagai arena sosial 

 
34 Anna Clot-Garrell dan Mar Griera, “Beyond Narcissism: Towards an Analysis of the Public, Political and 
Collective Forms of Contemporary Spirituality,” Religions 10, no. 10 (2019): 579, 
https://doi.org/10.3390/rel10100579. 
35 Akbar Bagaskara, “The Construction Of Spiritual Values In Sunan Bonang’s Song Lyrics Tombo Ati 
(Ferdinand De Saussure’s Semiotics Analysis),” International Conference of Humanities and Social Science 
(Ichss), 2022, 505–10, https://programdoktorpbiuns.org/index.php/proceedings/article/view/184. 
36 Irwanto, “Wawancara Jamaah Yasinan Irwanto,” Nopember 2022. 
37 Ahmad Nur Rofiq, “Wawancara dengan Jamaah Yasinan Ahmad Nur Rofiq,” Nopember 2022. 

https://doi.org/10.3390/rel10100579.
https://programdoktorpbiuns.org/index.php/proceedings/article/view/184.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 174 

 

keagamaan38 yang menjaga kesalingpedulian dan solidaritas. Dalam konteks sosial 

Islam, hal ini selaras dengan hadis Nabi: “Barang siapa melapangkan kesulitan seorang 

mukmin, Allah akan melapangkan kesulitannya di dunia dan akhirat.” (HR. Muslim). 

2. Distribusi Peran dan Tanggung Jawab 

Rotasi rumah dan pembagian tugas menciptakan struktur sosial yang berulang 

dan stabil. Tuan rumah menyediakan tempat, ustadz memimpin bacaan, pemuda 

menyiapkan perlengkapan, dan ibu-ibu bertanggung jawab atas konsumsi. 

Distribusi peran ini menciptakan habitual social structure39 yang memperkuat rasa 

kebersamaan. Tanggung jawab yang tersebar ini menunjukkan bahwa Yasinan 

mengandung dimensi praktik komunal yang tidak hanya religius, tetapi juga sosial-

organisatoris. Struktur semacam ini merupakan bagian dari nilai gotong royong 

dalam tradisi Jawa yang bersenyawa harmonis dengan nilai ukhuwah Islamiyah. 

3. Kohesi dan Solidaritas Keagamaan 

Yasinan juga berfungsi sebagai ruang penyatu komunitas di tengah potensi 

perbedaan dan ketegangan sosial. Informan Hadi menegaskan hal ini: Kalau ada 

masalah sosial, biasanya mereda setelah Yasinan. Karena kami duduk bersama, membaca 

bersama.40 Praktik ini menunjukkan fungsi Yasinan sebagai mekanisme rekonsiliasi 

informal, di mana ketegangan sosial direduksi melalui kegiatan spiritual kolektif. 

Dalam perspektif Durkheim, aktivitas bersama yang bersifat sakral menghasilkan 

collective effervescence41 yang memperbarui ikatan sosial. Dalam perspektif Islam, 

kekuatan kebersamaan ini sejalan dengan QS. Ali ‘Imran [3]: 103, “Berpeganglah 

kamu semuanya kepada tali (agama) Allah, dan janganlah kamu bercerai-berai.” Dengan 

demikian, makna sosial Yasinan menegaskan bahwa ritual ini tidak hanya 

memperkuat hubungan vertikal dengan Tuhan, tetapi juga lateral antar-manusia. 

F. Makna Kultural: Integrasi Islam dan Ekspresi Jawa 

Dimensi ketiga dari temuan tematik adalah makna kultural, yang memperlihatkan 

integrasi harmonis antara nilai-nilai Qur’ani dan tradisi spiritual Jawa. Tiga aspek 

yang menonjol adalah simbolisme lokal, epistemologi Jawa-Islam, dan sakralisasi 

ruang rumah. 

1. Bahasa dan Simbolisme Lokal 

Ungkapan seperti: Moco Qur’an angen-angen sak maknane menunjukkan integrasi 

antara laku tadabbur dan konsep Jawa tentang ngolah rasa. Angen-angen 

 
38 S.N. Eisenstadt, “The Reconstruction of Religious Arenas in the Framework of `Multiple Modernities’,” 
Millennium 29, no. 3 (2000): 591–611, https://doi.org/10.1177/03058298000290031201. 
39 Karl Maton, “Habitus,” dalam Pierre Bourdieu, 2 ed. (Routledge, 2013), 17. 
40 Fuad Hasan, “Wawancara dengan Bapak Hadi Anggota Rutinan Yasinan,” Nopember 2022. 
41 Lasse Suonperä Liebst, “Exploring the Sources of Collective Effervescence: A Multilevel Study,” 
Sociological Science 6 (Januari 2019): 27–42, https://doi.org/10.15195/v6.a2. 

https://doi.org/10.1177/03058298000290031201.
https://doi.org/10.15195/v6.a2.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 175 

 

(perenungan batin) menjadi alat epistemik untuk memahami teks. Di sini, al-

Qur’an tidak diposisikan sebagai teks asing, tetapi sebagai bagian dari jagat 

spiritual Jawa. 

2. Kerangka Epistemologi Jawa-Islam 

Dalam pandangan masyarakat, berkah bukan sekadar “pahala,” tetapi 

keseimbangan hidup yang mengalir ke seluruh keluarga. Subandi menuturkan: 

Kalau rumah kedatangan Yasinan, insyaAllah berkahnya bertambah. Anak-anak jadi adem, 

rezeki lancar.42 Makna berkah yang bersifat holistik ini menunjukkan integrasi Islam 

normatif dengan konsep harmoni Jawa—suatu bentuk syncretic epistemology43 yang 

khas dalam Islam Nusantara. 

3. Sakralisasi Rumah sebagai Ruang Ritual 

Karena Yasinan dilaksanakan secara bergilir, setiap rumah mengalami proses 

“pensucian simbolik.” Bacaan Yasin, tahlil, dan doa mengubah ruang domestik 

menjadi ruang sakral sementara. Proses ini disebut sebagai spatial sacralization,44 

dan memperlihatkan bahwa dunia keseharian dapat diisi dengan nilai-nilai 

ketuhanan melalui repetisi ritual. 

G. Figur Ustadz Sebagai Penjaga Otoritas 

Dalam struktur ritual Yasinan di Desa Margodadi, figur ustadz menempati posisi 

sentral sebagai pengelola makna dan penjaga stabilitas ritus. Perannya tidak hanya 

terbatas pada memimpin pembacaan Surat Yasin, tetapi meluas pada dimensi 

normatif, pedagogis, sosial, dan simbolik. Observasi lapangan menunjukkan bahwa 

pemimpin ritual bertindak sebagai figur yang menghubungkan teks suci dengan 

pengalaman jamaah, sehingga keberadaan ustadz bukan sekadar fungsi formal, 

tetapi bagian integral dari mekanisme produksi dan pemeliharaan makna dalam 

tradisi Yasinan. 

Pertama, ustadz bertindak sebagai penjaga kontinuitas ritual. Ia memastikan 

seluruh rangkaian acara berjalan sesuai urutan yang diwariskan, mulai dari tawassul, 

pembacaan Yasin, surat-surat pendek, tahlil, hingga doa penutup. Kontinuitas ini 

penting untuk mempertahankan kestabilan ritus dan menghindarkan variasi yang 

berlebihan. Dalam perspektif antropologi ritual, kontinuitas adalah unsur yang 

memungkinkan ritus mempertahankan ritual efficacy45-nya, yakni kemampuan 

 
42 Subandi, “Wawancara dengan Bapak Subandi,” Nopember 2022. 
43 Beatriz Mesa, “Syncretic Epistemology (from a Decolonial Perspective),” Afrique(s) En Mouvement 9, no. 
3 (2024): 75–77, https://doi.org/10.3917/aem.009.0075. 
44 Dr Jennifer M. DeSilva, The Sacralization of Space and Behavior in the Early Modern World: Studies and Sources 
(Ashgate Publishing, Ltd., 2015), 20. 
45 Cristine H. Legare dan André L. Souza, “Evaluating ritual efficacy: Evidence from the supernatural,” 
Cognition 124, no. 1 (2012): 1–15, https://doi.org/10.1016/j.cognition.2012.03.004. 

https://doi.org/10.3917/aem.009.0075.
https://doi.org/10.1016/j.cognition.2012.03.004.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 176 

 

sebuah ritual untuk menghadirkan makna yang dapat dikenali dan diterima oleh 

para pesertanya dari waktu ke waktu. Tanpa figur pemimpin yang menjaga bentuk 

ritus, struktur Yasinan akan rentan mengalami fragmentasi seiring dengan 

perubahan sosial. 

Kedua, ustadz juga berfungsi sebagai pemberi legitimasi normatif. Dalam tradisi 

Nahdliyin, legitimasi amaliah tidak hanya ditopang oleh teks, tetapi juga oleh otoritas 

ulama sebagai penerus sanad tradisi. Kehadiran ustadz memberikan jaminan bahwa 

praktik Yasinan berada dalam jalur amaliah yang sah secara keagamaan. Legitimasi 

ini penting mengingat adanya perdebatan seputar fadhā’il Surat Yasin atau praktik 

Yasinan dalam konteks wacana keagamaan kontemporer. Dengan memimpin doa 

dan bacaan, ustadz menjadi sumber otoritas yang memberikan rasa aman teologis 

bagi jamaah, sekaligus memperkuat keyakinan mereka terhadap nilai-nilai spiritual 

dan sosial yang terkandung dalam ritual tersebut. 

Ketiga, ustadz memainkan peran sebagai pengarah ritme bacaan. Dalam 

pembacaan berjamaah, tempo dan intonasi adalah elemen penting yang menentukan 

kohesi vokal jamaah. Suara ustadz berfungsi sebagai sonic anchor,46 yakni penanda 

ritmis yang memungkinkan jamaah membaca dalam harmoni yang serempak. 

Fenomena ini sejalan dengan temuan studi suara dalam praktik keagamaan Islam, 

seperti yang dijelaskan Charles Hirschkind dalam The Ethical Soundscape,47 bahwa 

suara pemimpin bacaan merupakan instrumen etika yang membentuk suasana batin 

dan keselarasan spiritual komunitas. Dengan demikian, suara ustadz tidak hanya 

memiliki fungsi teknis, tetapi juga moral, karena mengarahkan jamaah pada bentuk 

penghayatan tertentu atas teks suci. 

Keempat, ustadz berperan sebagai mediator makna antara teks dan jamaah. 

Dalam beberapa kesempatan, sebelum doa penutup, ustadz menyampaikan nasihat 

singkat terkait niat, ketulusan, pengendalian hati, atau pentingnya menjaga 

silaturahmi. Pesan-pesan tersebut tidak bersifat panjang atau formal, tetapi muncul 

sebagai pengingat yang mengikat interpretasi Qur’ani ke dalam pengalaman hidup 

sehari-hari jamaah. Nasihat ini memperluas cakupan ritual, dari sekadar ritual 

 
46 J. A. Arthur Arthur, “Religion and Sonic Practices: Similarities as a Source of Conflict between 
Pentecostals and Adherents of Indigenous Religions,” Pentecost Journal of Theology and Mission 4 (Januari 
2023): 99–117, https://doi.org/10.62868/pjtm.v4i1.133. 
47 Charles Hirschkind, The Ethical Soundscape: Cassette Sermons and Islamic Counterpublics (Columbia 
University Press, 2006). 

https://doi.org/10.62868/pjtm.v4i1.133


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 177 

 

devosional menjadi laku religius, yakni praktik pembentukan diri (self-cultivation)48 

yang berkelanjutan. 

Dalam perspektif Foucaultian, ustadz menjalankan fungsi pastoral power, yaitu 

kekuasaan yang membimbing, melindungi, dan mengarahkan umat dalam kerangka 

etika kolektif. Sementara dalam kerangka Islam tradisi pesantren, ustadz berfungsi 

sebagai mursyid sosial, yang tidak hanya mengajarkan, tetapi juga mencontohkan cara 

hidup religius dalam komunitas. Kehadiran ustadz sebagai figur panutan 

menciptakan struktur otoritas yang stabil, yang pada gilirannya memungkinkan 

Yasinan bertahan di tengah perubahan sosial dan modernisasi yang semakin cepat. 

Fungsi-fungsi otoritatif tersebut juga berkaitan dengan dimensi simbolik dalam 

ritus. Ustadz adalah figur yang mempersonifikasikan nilai amanah, hikmah, dan ilmu, 

tiga nilai yang tinggi dalam tradisi keulamaan Nusantara. Ketika ia memimpin 

pembacaan Yasin, jamaah tidak hanya mendengar suara manusia, tetapi simbol 

legitimasi agama yang hidup dalam komunitas. Hal ini memperkuat daya efektif 

ritual karena jamaah memaknai bimbingan ustadz sebagai penjelmaan ajaran agama 

di lingkungan mereka. Dengan kata lain, ustadz berperan sebagai jembatan simbolik 

yang menghubungkan teks suci dengan realitas sosial jamaah. 

Dari sudut pandang sosiologi agama, peran ustadz menjelaskan bagaimana 

otoritas keagamaan menopang keberlangsungan ritual. Di tengah modernisasi, 

ketika otoritas religius semakin terfragmentasi akibat teknologi digital dan akses 

informasi yang luas, ritual Yasinan bertahan karena ia memiliki figur pemimpin yang 

stabil, diakui, dan dihormati. Ustadz menjadi guardian figure—figur penjaga49—yang 

memastikan bahwa tradisi tidak hanya dilanjutkan, tetapi juga dimaknai dengan cara 

yang selaras dengan struktur sosial, kultural, dan teologis masyarakat. Kesadaran 

jamaah akan pentingnya sosok ini tercermin dalam pemilihan ustadz yang tidak 

sembarangan; hanya mereka yang dianggap memiliki kapasitas moral dan 

intelektual yang dapat memimpin jalannya ritus. 

Dengan demikian, peran otoritas keagamaan dalam Yasinan tidak dapat 

dipahami secara parsial, melainkan harus dilihat sebagai bagian dari ekologi ritual 

yang kompleks. Ustadz tidak hanya memimpin, tetapi mengikat, mengarahkan, dan 

menafsirkan. Ia menjaga kesinambungan tradisi, membentuk kualitas estetika dan 

etika ritus, serta memelihara kohesi spiritual komunitas. Melalui figur ustadz, 

 
48 Joanna Cook, “Self-Cultivation,” dalam In: Laidlaw, James, (Ed.) The Cambridge Handbook for the 
Anthropology of Ethics. (Pp. 411-432).   Cambridge University Press (2023), ed. oleh James Laidlaw (Cambridge 
University Press, 2023), 411–32, https://doi.org/10.1017/9781108591249.016. 
49 Ramanda Dimas Surya Dinata dkk., “A Qualitative Photographic Analysis of Guardian Figures in 
Chinese Temples in Bali: Visual Rhetoric and Cultural Hybridity,” Gelar: Jurnal Seni Budaya 23, no. 1 (2025): 
108–23, https://doi.org/10.33153/glr.v23i1.7131. 

https://doi.org/10.1017/9781108591249.016.
https://doi.org/10.33153/glr.v23i1.7131.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 178 

 

Yasinan menjadi ruang di mana teks suci, praktik ritual, dan pengalaman sosial 

bersinggungan dalam satu kesatuan yang hidup dan dinamis. Otoritas inilah yang 

memungkinkan ritual Yasinan tidak hanya bertahan, tetapi terus relevan sebagai 

bentuk pemaknaan Qur’ani yang hidup di tengah masyarakat Nahdliyin. 

H. Sintesis Temuan: Yasinan sebagai Tafsir Performatif 

Berdasarkan hasil analisis lapangan,50 Yasinan di Desa Margodadi menunjukkan 

bahwa pemaknaan al-Qur’an tidak berlangsung melalui penjelasan teoretis atau 

tafsir tekstual, melainkan melalui proses performatif yang melibatkan dinamika teks, 

tubuh, ruang, dan relasi sosial. Melalui proses ini, ritual Yasinan berfungsi sebagai 

bentuk tafsir performatif—yakni penafsiran yang tidak dituliskan dalam bentuk kitab, 

tetapi diwujudkan melalui tindakan, pengalaman emosional, dan interaksi sosial. 

Penelitian ini menemukan bahwa terdapat tiga mekanisme utama yang bekerja 

secara simultan dalam memproduksi makna Qur’ani: Representasi, Embodiment, 

dan Sosialisasi Makna. 

1. Mekanisme Representasi: Teks Qur’ani sebagai Kerangka Tematik 

Mekanisme representasi merujuk pada fungsi teks al-Qur’an sebagai pusat 

rujukan spiritual dan struktur konseptual yang membentuk arah ritual. Surat 

Yasin, surat-surat pendek (al-Ikhlāṣ, al-Falaq, an-Nās), dan Ayat Kursi berfungsi 

bukan hanya sebagai materi bacaan, tetapi sebagai kerangka tematik yang 

mengatur orientasi religius dan emosional Yasinan. Tema-tema seperti 

perlindungan, pengharapan, kematian dan kebangkitan, permohonan ampun, 

serta kedekatan dengan Allah hadir melalui representasi ayat-ayat yang 

dibacakan.51 

Pemilihan teks ini bukan kebetulan, tetapi merupakan hasil internalisasi 

tradisi fadhā’il yang telah mengakar dalam komunitas Nahdliyin. Surat Yasin 

misalnya dipahami sebagai sumber keberkahan, perlindungan, dan penenang 

hati,52 sebagaimana diungkapkan dalam berbagai riwayat serta penafsiran ulama 

lokal. Ayat Kursi memberi landasan teologis tentang kekuasaan Allah yang Maha 

Melindungi, sementara al-mu‘awwidzat (al-Falaq dan an-Nās) menegaskan 

dimensi protektif53 dari ritual tersebut. 

Dengan demikian, teks-teks Qur’ani yang dibacakan dalam Yasinan 

menyediakan peta tematik yang membentuk cara jamaah memahami fungsi 

 
50 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan. 
51 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan. 
52 Subandi, “Wawancara dengan Bapak Subandi,” Nopember 2022. 
53 Muhammad Zaki Hidayat dan Bashori, “Penafsiran Al-Qur’an Tentang Resiliensi Spiritual Generasi Z 
Dalam Krisis Identitas Keagamaan Digital,” Jurnal Studi Qur’an dan Tafsir 4, no. 1 (2025): 01–27, 
https://doi.org/10.59005/jsqt.v4i1.659. 

https://doi.org/10.59005/jsqt.v4i1.659.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 179 

 

spiritual ritual: sebagai pagar hidup (penolak bala), sarana mendekatkan diri kepada 

Allah, dan upaya memohon keselamatan. Dalam konteks ini, representasi teks 

bekerja sebagai fondasi diskursif yang menjamin bahwa ritual tetap terhubung 

dengan makna normatif al-Qur’an, sekaligus membuka ruang bagi interpretasi 

melalui pengalaman komunal. 

2. Mekanisme Embodiment: Tubuh, Suara, Ruang, dan Afeksi sebagai Media 

Materialisasi Makna 

Mekanisme kedua adalah embodiment, yakni proses materialisasi makna Qur’ani 

melalui tubuh, suara, ruang, dan suasana emosional. Dalam Yasinan, makna tidak 

hanya dibaca, melainkan diolah melalui ritme vokal jamaah, gerak tubuh yang 

sinkron, serta atmosfer ruang yang berubah menjadi sakral selama ritual 

berlangsung. 

Ritme bacaan yang serempak menciptakan kesatuan batin dan keselarasan 

emosional. Suara ustadz menjadi poros ritmik yang mengarahkan jamaah, 

sementara suara kolektif menciptakan resonansi yang menembus tubuh dan 

menghadirkan pengalaman spiritual yang sulit dicapai melalui pembacaan 

individual. Gerakan-gerakan kecil seperti menundukkan kepala, duduk bersila, 

atau mengatur napas secara kolektif berfungsi sebagai bentuk disciplining of the 

body.54 

Atmosfer emosional yang tercipta—hening pada ayat-ayat eskatologis, teduh 

pada ayat pengharapan, menguat pada tahlil—menjadi bagian dari struktur afektif 

ritual. Suasana ini bukan sekadar efek samping, tetapi medium penting bagi 

hadirnya makna. Selain itu, ruang rumah yang disakralkan melalui bacaan 

bersama memperlihatkan terjadinya spatial sacralization,55 yakni transformasi 

ruang domestik menjadi ruang ibadah temporer yang memproduksi suasana 

religius. 

Dengan demikian, embodiment memungkinkan teks Qur’ani dialami sebagai 

kejadian (event), bukan sekadar bacaan. Ayat-ayat yang dibaca menghasilkan 

pengalaman spiritual yang menubuh; makna tidak hanya dipahami, tetapi 

dirasakan dan dijalani. Hal ini menunjukkan bahwa Yasinan adalah bentuk tafsir 

yang bekerja melalui sensitivitas tubuh dan resonansi emosi, sejalan dengan 

gagasan Charles Hirschkind mengenai ethical soundscapes. 

 
54 Philip A. Mellor dan Chris Shilling, “Body pedagogics and the religious habitus: A new direction for the 
sociological study of religion,” Religion 40, no. 1 (2010): 27–38, 
https://doi.org/10.1016/j.religion.2009.07.001. 
55 Doris Bachmann-Medick dkk., “Conceptualizing Sacred Spaces,” Saeculum 71, no. 2 (2021): 155–66, 
https://doi.org/10.7788/saec.2021.71.2.155. 

https://doi.org/10.1016/j.religion.2009.07.001.
https://doi.org/10.7788/saec.2021.71.2.155.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 180 

 

3. Mekanisme Sosialisasi Makna: Penguatan Interpretasi melalui Otoritas, Peran 

Sosial, dan Interaksi Komunal 

Mekanisme ketiga adalah sosialisasi makna, yaitu proses penguatan, 

peneguhan, dan transmisi makna Qur’ani melalui struktur sosial, otoritas 

keagamaan, dan interaksi antarjamaah.56 Dalam Yasinan, ustadz memainkan 

peran penting sebagai penjaga otoritas interpretatif. Ia tidak hanya memimpin 

bacaan, tetapi juga menanamkan nilai, mengingatkan niat, dan mengarahkan 

pemahaman jamaah mengenai fungsi spiritual ritual. Melalui nasihat-nasihat 

singkat, ustadz mengikat Yasinan dengan ajaran normatif Islam mengenai 

ketulusan, kesabaran, dan kebersamaan. 

Selain itu, praktik bergilir memperkuat makna Yasinan sebagai ritual yang 

menghadirkan berkah bagi rumah dan keluarga. Warga percaya bahwa rumah 

yang menjadi tempat Yasinan “dibersihkan” secara spiritual.57 Keyakinan ini 

menyebar melalui cerita, pengalaman emosional, dan observasi sosial yang terus 

diperbarui. Dialog informal antarjamaah setelah acara—misalnya mengenai sakit, 

rezeki, atau masalah keluarga—merupakan ruang penting bagi sosialisasi makna. 

Melalui dialog ini, pengalaman spiritual diinterpretasikan ulang dalam kerangka 

kehidupan sehari-hari, sehingga makna Qur’ani terikat pada konteks sosial desa. 

Pengalaman afektif bersama, seperti rasa haru saat doa atau rasa lega setelah 

bacaan selesai, berfungsi sebagai komunitas emosional58 yang memperkuat 

pemaknaan bersama. Melalui pengalaman ini, makna tidak hanya diperoleh secara 

kognitif, tetapi juga melalui interaksi psikososial yang mempererat ikatan jamaah. 

Dengan demikian, proses sosialisasi menghasilkan makna Qur’ani yang tidak 

berdiri sendiri, tetapi ditopang oleh struktur kepemimpinan, praktik kolektif, dan 

narasi-narasi hidup dari para jamaah. Inilah yang membuat Yasinan mampu 

bertahan meskipun masyarakat mengalami perubahan sosial dan modernisasi. 

Ketiga mekanisme—representasi teks, embodiment, dan sosialisasi makna—

bekerja secara simultan dalam menghasilkan Yasinan sebagai tafsir performatif. 

Tafsir ini tidak tertulis dalam bentuk kitab, tetapi diwujudkan melalui tindakan 

kolektif, resonansi tubuh, pengalaman emosional, dan interaksi sosial-komunal. 

Dengan demikian, Yasinan tidak hanya menjadi ritual devosional, tetapi juga 

proses pemaknaan Qur’ani yang hidup dan berkembang dalam ekologi budaya 

 
56 Hasan, Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan. 
57 Muhammad Hasan, “Wawancara Jamaah Yasinan Muhammad Hasan,” Nopember 2022. 
58 Barbara H. Rosenwein, Emotional Communities in the Early Middle Ages (Cornell University Press, 2006), 
97. 



M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 181 

 

Nahdliyin. Secara keseluruhan  proses ini dapat digambarkan dengan tabel 

berikut: 

 

 

 

                      

               

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

Tebel: Yasinan sebagai Tafsir Performatif 

 

I. Kesimpulan  

Penelitian ini menunjukkan bahwa tradisi Yasinan di Desa Margodadi bukan sekadar 

aktivitas devosional yang berulang, tetapi merupakan proses pemaknaan Qur’ani 

yang hidup, di mana bacaan Surat Yasin dan rangkaian ritual pendukungnya 

dipraktikkan, dirasakan, dan dinegosiasikan oleh komunitas melalui mekanisme 

performatif yang menggabungkan suara, tubuh, ruang, dan afeksi kolektif. Pada level 

spiritual, Yasinan dipahami sebagai sarana perlindungan, penjernihan batin, dan 

kedekatan dengan Allah; pada level sosial, ia berfungsi sebagai ruang kohesi, 

distribusi peran, dan rekonsiliasi antarwarga; sementara pada level kultural, ritual 

ini mengintegrasikan simbolisme Jawa seperti tombo ati dan angen-angen sak maknane 

yang memperkaya pengalaman Qur’ani masyarakat. Kombinasi ketiga dimensi 

tersebut memperlihatkan bahwa Yasinan merupakan bentuk tafsir performatif, yaitu 

tafsir yang diwujudkan melalui tindakan komunal alih-alih melalui komentar 

tertulis. Dari perspektif akademik, penelitian ini memberikan dua kontribusi utama: 

TEKS QUR'ANI (INPUT MAKNA) 

(Surat Yasin, Surat-surat pendek: Ikhlas, Falak, 

al-nas, Ayat-ayat pilihan dalam Surah al-

Baqarah) 

RITUAL YASINAN (PERFORMATIVITY) 

(Ruang - Tubuh - Suara - Koreografi Ritual) 

EMBODIMENT 

(Tubuh) 

duduk 

Gerak 

Ritme Kepala 

AFEKSI 

(Emosi) 

Ketentraman 

Haru 

Rasa dekat dengan 

Allah 

 

 

SOSIALITAS 

(Komunitas) 

Silaturahmi 

Rotasi Rumah 

Peran Kolektif 

Otoritas Ustadz 

 

Produksu Makna 

SPIRITUAL 

Perlindungan 

Syafaat 

Kedekatan dengan 

Allah 

 

SOSIAL 

Solidaritas 

Kohesi 

Rekonsiliasi 

KULTURAL 

Simbol Jawa 

Tombo Ati 

Angen-Angen 



M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 182 

 

pertama, memperluas cakupan kajian Living Qur’an dengan menawarkan model 

tafsir performatif yang menunjukkan bahwa makna Qur’ani diproduksi tidak hanya 

melalui penjelasan verbal atau tafsir tekstual, tetapi juga melalui mekanisme 

embodied dalam ritual komunal yang memediasi relasi teks–praktik–komunitas; 

kedua, menunjukkan bahwa epistemologi lokal memainkan peran penting dalam 

pembentukan makna Qur’ani, di mana konsep berkah, penolak bala, mahabbah, dan 

harmoni sosial dalam tradisi Jawa-Islam tidak hanya memperkaya praktik ritual, 

tetapi juga menjadi perangkat konseptual yang membimbing jamaah dalam 

menafsirkan fungsi spiritual dan sosial Surat Yasin. 

Secara teoretis, temuan ini memperkuat gagasan bahwa ritual Qur’ani 

merupakan arena produksi makna yang kompleks dan tidak dapat direduksi pada 

bacaan tekstual semata. Mekanisme performativitas yang teridentifikasi—

representasi teks, embodiment, afeksi, dan sosialisasi makna—menunjukkan bahwa 

al-Qur’an bekerja sebagai pengalaman yang ditubuhkan (embodied scripture) dan 

membuka kontribusi penting bagi kajian antropologi Islam yang menekankan relasi 

antara tindakan, emosi, dan produksi makna religius. Pada saat yang sama, 

penelitian ini mengisi celah dalam literatur mengenai bagaimana otoritas keagamaan 

lokal membentuk stabilitas ritual serta memberikan legitimasi terhadap praktik 

keagamaan non-kodifikatif. Secara metodologis, penelitian ini menegaskan bahwa 

etnografi Qur’ani merupakan pendekatan yang efektif untuk menangkap dimensi 

performatif dan afektif dari praktik-praktik Qur’ani lokal, karena memungkinkan 

peneliti mengamati secara langsung bagaimana teks suci bekerja dalam interaksi 

sosial, pengalaman tubuh, dan suasana ritus. Pendekatan ini juga membuka peluang 

untuk mereplikasi model analitis yang ditawarkan dalam kajian tradisi Qur’ani 

lainnya seperti tahlilan, khataman, manaqiban, atau pembacaan hizib di berbagai 

komunitas Muslim.Sementara itu, penelitian ini membuka peluang untuk kajian 

lanjutan.  

Penelitian berikutnya dapat memperluas analisis pada aspek gender dalam 

Yasinan, dinamika generasi muda terhadap ritual Qur’ani tradisional, atau 

perbandingan lintas daerah mengenai bagaimana epistemologi lokal memengaruhi 

performativitas ritual. Kajian yang menggabungkan analisis suara (acoustic analysis), 

geografi ritual (spatial anthropology), atau fenomenologi afektif juga dapat 

memberikan pemahaman yang lebih mendalam mengenai bagaimana al-Qur’an 

hadir sebagai pengalaman sensorik dan emosional dalam kehidupan Muslim 

Indonesia.Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa Yasinan adalah lebih 

dari sekadar kebiasaan keagamaan; ia adalah ruang di mana al-Qur’an menjadi hidup 



M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 183 

 

melalui tubuh, suara, dan relasi sosial, menghasilkan tafsir yang dijalani, dialami, dan 

diwariskan dari generasi ke generasi. 

 

Daftar Pustaka 
 

Arthur, J. A. Arthur. “Religion and Sonic Practices: Similarities as a Source of Conflict 
between Pentecostals and Adherents of Indigenous Religions.” Pentecost Journal of 
Theology and Mission 4 (Januari 2023): 99–117. 
https://doi.org/10.62868/pjtm.v4i1.133. 

Bachmann-Medick, Doris, Jens Kugele, dan Katharina Stornig. “Conceptualizing Sacred 
Spaces.” Saeculum 71, no. 2 (2021): 155–66. 
https://doi.org/10.7788/saec.2021.71.2.155. 

Bagaskara, Akbar. “The Construction Of Spiritual Values In Sunan Bonang’s Song Lyrics 
Tombo Ati (Ferdinand De Saussure’s Semiotics Analysis).” International Conference 
Of Humanities And Social Science (Ichss), 2022, 505–10. 
https://programdoktorpbiuns.org/index.php/proceedings/article/view/184. 

Clot-Garrell, Anna, dan Mar Griera. “Beyond Narcissism: Towards an Analysis of the 
Public, Political and Collective Forms of Contemporary Spirituality.” Religions 10, 
no. 10 (2019): 579. https://doi.org/10.3390/rel10100579. 

Cook, Joanna. “Self-Cultivation.” Dalam In: Laidlaw, James, (Ed.) The Cambridge Handbook 
for the Anthropology of Ethics. (Pp. 411-432).   Cambridge University Press (2023), 
disunting oleh James Laidlaw. Cambridge University Press, 2023. 
https://doi.org/10.1017/9781108591249.016. 

Daneshgar, Majid, Peter G. Riddell, dan Andrew Rippin. The Qur’an in the Malay-
Indonesian World: Context and Interpretation. Routledge, 2016. 

Dendy, Dendy Wahyu Anugrah. “Tahlilan and Yasinan as Phenomenological 
Expressions of Islamic Religious Experience in Indonesia.” Jurnal Penelitian 
Keislaman 21, no. 1 (2025): 49–65. https://doi.org/10.20414/jpk.v21i1.13056. 

DeSilva, Dr Jennifer M. The Sacralization of Space and Behavior in the Early Modern World: 
Studies and Sources. Ashgate Publishing, Ltd., 2015. google. 

Dinata, Ramanda Dimas Surya, Freddy Hendrawan, Agus Budi Setyawan, dan Gusti 
Ayu Ratih Prameswari. “A Qualitative Photographic Analysis of Guardian 
Figures in Chinese Temples in Bali: Visual Rhetoric and Cultural Hybridity.” Gelar: 
Jurnal Seni Budaya 23, no. 1 (2025): 108–23. 
https://doi.org/10.33153/glr.v23i1.7131. 

Eisenstadt, S.N. “The Reconstruction of Religious Arenas in the Framework of `Multiple 
Modernities’.” Millennium 29, no. 3 (2000): 591–611. 
https://doi.org/10.1177/03058298000290031201. 

Fitri, Zulfi Widia, dan Sugeng Wanto. “A Study of the Living Qur’an: Understanding 
Wasilah Among the Suluk Naqshbandiyah Congregation in Pasaman Barat.” Al-
Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 256–70. 
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.551. 

https://doi.org/10.62868/pjtm.v4i1.133.
https://doi.org/10.7788/saec.2021.71.2.155.
https://programdoktorpbiuns.org/index.php/proceedings/article/view/184.
https://doi.org/10.3390/rel10100579.
https://doi.org/10.1017/9781108591249.016.
https://doi.org/10.20414/jpk.v21i1.13056.
https://books.google.co.id/books/about/The_Sacralization_of_Space_and_Behavior.html?id=b9_BCAAAQBAJ&redir_esc=y
https://doi.org/10.33153/glr.v23i1.7131.
https://doi.org/10.1177/03058298000290031201.
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.551.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 184 

 

Hasan, M. Fuad. Field Note Observasi Partisipan Kegiatan Yasinan. Institut Agama Islam 
Ma’arif NU Lampung, 2023. 

Hidayat, Muhammad Zaki, dan Bashori. “Penafsiran Al-Qur’an Tentang Resiliensi 
Spiritual Generasi Z Dalam Krisis Identitas Keagamaan Digital.” Jurnal Studi 
Qur’an dan Tafsir 4, no. 1 (2025): 01–27. https://doi.org/10.59005/jsqt.v4i1.659. 

Hirschkind, Charles. The Ethical Soundscape: Cassette Sermons and Islamic Counterpublics. 
Columbia University Press, 2006. google. 

Legare, Cristine H., dan André L. Souza. “Evaluating ritual efficacy: Evidence from the 
supernatural.” Cognition 124, no. 1 (2012): 1–15. 
https://doi.org/10.1016/j.cognition.2012.03.004. 

Liao, Wang, Yoo Jung Oh, Jingwen Zhang, dan Bo Feng. “Conversational dynamics of 
joint attention and shared emotion predict outcomes in interpersonal influence 
situations: an interaction ritual perspective.” Journal of Communication 73, no. 4 
(2023): 342–55. https://doi.org/10.1093/joc/jqad003. 

Liebst, Lasse Suonperä. “Exploring the Sources of Collective Effervescence: A Multilevel 
Study.” Sociological Science 6 (Januari 2019): 27–42. 
https://doi.org/10.15195/v6.a2. 

Maton, Karl. “Habitus.” Dalam Pierre Bourdieu, 2 ed. Routledge, 2013. google. 
Mellor, Philip A., dan Chris Shilling. “Body pedagogics and the religious habitus: A new 

direction for the sociological study of religion.” Religion 40, no. 1 (2010): 27–38. 
https://doi.org/10.1016/j.religion.2009.07.001. 

Mesa, Beatriz. “Syncretic Epistemology (from a Decolonial Perspective).” Afrique(s) En 
Mouvement 9, no. 3 (2024): 75–77. https://doi.org/10.3917/aem.009.0075. 

Naysābūrī, Muslim ibn al-Ḥajjāj Abū al-Ḥasan al-Qushayrī al-. Al-Musnad aṣ-Ṣaḥīḥ al-
Mukhtaṣar bi-Naqli al-‘Adli ‘ani al-‘Adli ilā Rasūlillāh ṣallallāhu ‘alayhi wa sallam. Vol. 
4. Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.t. google. 

Nengsih, Desri. “Tawassul Dalam Perspektif Hadis (Kajian Terhadap Hadis Kisah Tiga 
Pemuda Terperangkap Dalam Goa).” Jurnal Ulunnuha 9, no. 1 (2020): 74–92. 
https://doi.org/10.15548/ju.v8i3.1293. 

Ning, Ana. “Epistemic Hybridity: TCM’s Knowledge Production in Canadian Contexts.” 
Dalam Complementary and Alternative Medicine: Knowledge Production and Social 
Transformation, disunting oleh Caragh Brosnan, Pia Vuolanto, dan Jenny-Ann 
Brodin Danell. Springer International Publishing, 2018. 
https://doi.org/10.1007/978-3-319-73939-7_10. 

Odey, Elizabeth Akpanke, Offiong Offiong Asuquo, Gabriel Salemkaan Amokaha, 
Gregory Ajima Onah, dan Ekpenyong O. Obo. “Symbol in African Religion and 
Philosophy: The Tiv Experience.” Pharos Journal of Theology, no. 104(2) (Maret 
2023). https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.211. 

Oktay-Uslu, Zeynep. “Alevism as Islam: Rethinking Shahab Ahmed’s Conceptualization 
of Islam through Alevi Poetry.” British Journal of Middle Eastern Studies 49, no. 2 
(2022): 305–26. https://doi.org/10.1080/13530194.2020.1792831. 

https://doi.org/10.59005/jsqt.v4i1.659.
https://books.google.co.id/books/about/The_Ethical_Soundscape.html?id=jScPp67Ghn8C&source=kp_book_description&redir_esc=y
https://doi.org/10.1016/j.cognition.2012.03.004.
https://doi.org/10.1093/joc/jqad003.
https://doi.org/10.15195/v6.a2.
https://www.cambridge.org/core/books/abs/pierre-bourdieu/habitus/CAE67C6D611E2FC630406AE7F72D1F59
https://doi.org/10.1016/j.religion.2009.07.001
https://doi.org/10.3917/aem.009.0075.
https://dn790006.ca.archive.org/0/items/KumpulanHadisTERJEMAHAN9IMAMLengkap/%28TERJEMAHAN%20%209%20%20IMAM%20%29Shahih%20Muslim%20other.pdf
file:///D:/JISNAS/2025/Vol%202%20No%202/emuda%20Terperangkap%20Dalam%20Goa)
file:///D:/JISNAS/2025/Vol%202%20No%202/emuda%20Terperangkap%20Dalam%20Goa)
https://doi.org/10.1007/978-3-319-73939-7_10.
https://doi.org/10.46222/pharosjot.104.211.
https://doi.org/10.1080/13530194.2020.1792831.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 185 

 

Olaveson, Tim. “Collective Effervescence and Communitas: Processual Models of Ritual 
and Society in Emile Durkheim and Victor Turner.” Dialectical Anthropology 26, no. 
2 (2001): 89–124. https://doi.org/10.1023/A:1020447706406. 

Pink, Johanna. Muslim Qurʼānic Interpretation Today: Media, Genealogies and Interpretive 
Communities. Equinox Publishing Limited, 2019. google. 

Quraishi-Landes, Asifa. “Interpreting the Qur’an and the Constitution: Similarities in the 
Use of Text, Tradition, and Reason in Islamic and American Jurisprudence.” SSRN 
Scholarly Paper 963142. Social Science Research Network, 1 Februari 2007. 
https://doi.org/10.2139/ssrn.963142. 

Rafiq, Ahmad. “The Living Qur’an: Its Text and Practice in the Function of the Scripture.” 
Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 22, no. 2 (2021): 469–84. 
https://doi.org/10.14421/qh.2021.2202-10. 

Rasmussen, Anne. Women, the Recited Qur’an, and Islamic Music in Indonesia. University of 
California Press, 2010. google. 

Riyaldi, Rino, Muslim Muslim, dan M. Kafrawi. “Six Forms, Multiple Meanings: 
Unpacking the Yasinan Tradition as a Living Engagement with The Qur’an In 
Rural Indonesia.” Madinah: Jurnal Studi Islam 12, no. 1 (2025): 84–101. 
https://doi.org/10.58518/madinah.v12i1.3426. 

Rosenwein, Barbara H. Emotional Communities in the Early Middle Ages. Cornell University 
Press, 2006. google. 

Samarqandī, Abū Muḥammad ‘Abd Allāh ibn ‘Abd al-Raḥmān ibn al-Faḍl ibn Bahrām 
ibn ‘Abd al-Ṣamad ad-Dārimī as-, at-Tamīmī. Musnad ad-Dārimī. Vol. 4. Dār al-
Mughnī li-n-Nashr wa at-Tawzī‘, 2000. google. 

Saniy, Farah Haliyon, Lalu Abdul Gafar, Ahmad Khairul Affandi, dan Muhammad Daffa 
Noval Ghozi. “The Healing Practice of Ustadz Akiluddin in Mamben Daya 
Village, Wanasaba District: A Living Qur’an Study of Surah Al-Isrā’ Verse 82.” Al-
Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 427–41. 
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.282. 

Sijistānī, Abū Dāwūd Sulaymān ibn al-Ash‘aṡ ibn Isḥāq ibn Bashīr ibn Shaddād ibn ‘Amr 
al-Azdī as-. Sunan Abī Dāwūd. Vol. 3. Al-Maktabah al-‘Aṣriyyah, t.t. google. 

Tirmidzī, Muḥammad bin ʿĪsā bin Saurah bin Mūsā bin al-Ḍaḥḥāk al-. Sunan al-Tirmidzī. 
Vol. 5. Syirkat Maktabah wa Maṭbaʿah Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 1975. google. 

Turner, Victor. “Social Dramas and Stories about Them.” Critical Inquiry 7, no. 1 (1980): 
141–68. https://doi.org/10.1086/448092. 

Umashankar, Rachana Rao. “The Multisensory Engagement with the Qur’an: Teaching 
the Qur’an beyond the Written Word.” Teaching Theology & Religion 23, no. 4 (2020): 
231–39. https://doi.org/10.1111/teth.12569. 

Umroh, Hayail, dan Syahbudin Gade. “The Role of Teachers In Transferring Educational 
Values From Surah Yasin Verses 77-83 : Challenges, Strategies and Learning 
Implications.” Genderang Asa: Journal of Primary Education 6, no. 1 (2025): 10–21. 
https://doi.org/10.47766/jga.v6i1.5197. 

https://doi.org/10.1023/A:1020447706406.
https://books.google.co.id/books?id=i0HlzQEACAAJ&hl=id&source=gbs_book_other_versions_r&cad=1
https://doi.org/10.2139/ssrn.963142.
https://doi.org/10.14421/qh.2021.2202-10.
https://books.google.co.id/books?id=R7ajYsHH_L0C&printsec=copyright&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false
https://doi.org/10.58518/madinah.v12i1.3426.
https://books.google.co.id/books/about/Emotional_Communities_in_the_Early_Middl.html?id=Ekp5KPSAwIUC&redir_esc=y
https://www.alkhoirot.org/2021/02/sunan-musnad-ad-darimi.html
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i2.282.
https://archive.org/details/sunanabidawoodarabic
https://archive.org/details/GudangKitabSalaf_201709
file:///D:/JISNAS/2025/Vol%202%20No%202/.%20https:/doi.org/10.1086/448092
https://doi.org/10.1111/teth.12569.
https://doi.org/10.47766/jga.v6i1.5197.


M. Fuad Hasan, Mansur Hidayat, Anis Fitriyah: Tafsir al-Qur’an Performatif... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 186 

 

Wels, Harry, Kees Van Der Waal, Andrew Spiegel, dan Frans Kamsteeg. “Victor Turner 
and Liminality: An Introduction.” Anthropology Southern Africa 34, no. 1–2 (2011): 
1–4. https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

https://doi.org/10.1080/23323256.2011.11500002.

