
 

 

Journal of Islamic Scriptures in Non-Arabic 
Societies 

journal homepage: https://journal.kurasinstitute.com/index.php/jisnas    

 

 

Article History: 
Received: 14-11-2025, Received in revised: 09-12-2025, Accepted: 10-12-2025 

 

Hermeneutika Hukum Lokal dalam Tradisi Pesantren Jawa: Penafsiran 
Hukum al-Qur’an Kiai Abu Fadhol Senori 
 

Anam Nasrulloh Hasan* 

Sekolah Tinggi Agama Islam Tri Bhakti At-Taqwa Lampung, Indonesia 
*Correspondence:  anamm9676@gmail.com 

Article Info  Abstract 

 
Keywords:  
Qur’anic Legal Exegesis; 
Pesantren Epistemology; 
Abu Fadhol Senori; 
Legal Locality; 
 

 

 This study examines the legal hermeneutics developed by Abu Fadhol 
Senori in his Tafsīr Āyāt al-Aḥkām, a Qur’anic legal commentary 
produced within the Javanese pesantren tradition. While existing studies 
of Qur’anic legal exegesis have largely focused on canonical Arabic works 
or modern reformist approaches, local forms of legal hermeneutics 
articulated in pesantren contexts remain insufficiently explored. Using 
a qualitative analytical approach that integrates Qur’anic legal 
hermeneutics, pesantren epistemology, and the concept of legal locality, 
this study demonstrates that Senori’s exegetical method operates through 
a multilayered structure. His interpretation begins with lexical analysis, 
proceeds to a concise articulation of the verse’s ẓāhir meaning, 
incorporates authoritative Syafi‘i jurisprudence, and culminates in 
applied reasoning grounded in Javanese socio-cultural practices. This 
structure reveals a mode of legal reasoning that preserves fidelity to 
classical Islamic tradition while remaining responsive to the socio-
economic realities of rural Java. The findings show that the pesantren 
functions not merely as a site of knowledge transmission but as an 
epistemic regime shaping interpretive strategies through pedagogical 
condensation, selective citation, and Pegon literacy. The novelty of this 
study lies in conceptualizing Senori’s tafsīr as a coherent form of local 
legal hermeneutics, in which cultural elements such as agrarian 
practices, kinship relations, and communal ethics operate as internal 
hermeneutical components rather than external illustrations. This study 
contributes to global Qur’anic studies by highlighting how Islamic legal 
interpretation is shaped by diverse epistemologies and social ecologies 
across Muslim societies. 

© 2025 Anam Nasrulloh Hasan 

 This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International 
License. 

 
 
 
 
 
 

https://journal.kurasinstitute.com/index.php/jisnas
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 219 

 

A. Pendahuluan 

Dalam dua dekade terakhir, kajian tafsir Nusantara mengalami peningkatan 

perhatian1 dalam wacana studi al-Qur’an global.2 Perkembangan ini sejalan dengan 

menguatnya minat terhadap tradisi intelektual Islam di luar Timur Tengah3 serta 

kesadaran bahwa penafsiran al-Qur’an selalu beroperasi dalam ekologi sosial yang 

beragam.4 Namun, meskipun kajian terhadap tafsir non-Arab semakin berkembang, 

tradisi tafsir hukum yang lahir dari pesantren Asia Tenggara, khususnya pesantren 

Jawa, masih belum terintegrasi secara sistematis dalam diskursus global5 mengenai 

Qur’anic legal hermeneutics.6 Penelitian ini berangkat dari kesenjangan tersebut 

dengan menawarkan analisis terpadu yang memadukan pembacaan tekstual, 

epistemologi pesantren, dan teori hermeneutika hukum. 

Pesantren Jawa merupakan salah satu institusi Islam tertua7 dan paling 

berpengaruh di Asia Tenggara, yang berfungsi bukan hanya sebagai pusat transmisi 

keilmuan, tetapi juga sebagai ruang pembentukan habitus intelektual. Studi 

antropologis klasik, seperti karya Clifford Geertz tentang santri dan tradisi 

keagamaan Jawa8 serta Koentjaraningrat mengenai struktur sosial-budaya 

masyarakat Jawa,9 menunjukkan bahwa praktik keagamaan di lingkungan pesantren 

dibentuk oleh relasi erat antara teks, otoritas kiai, dan kehidupan sosial komunitas. 

Studi kontemporer tentang pesantren juga menegaskan bahwa institusi ini 

mengembangkan logika keilmuan khas yang mengintegrasikan fikih, pedagogi, dan 

 
1 M. Nurdin Zuhdi dan Sahiron Syamsuddin, “The Contemporary Qur’anic Exegesis: Tracking Trends in 
The Interpretation of The Qur’an in Indonesia 2000-2010,” JAWI 1, no. 1 (2018): 1–48, 
https://doi.org/10.24042/jw.v1i1.2840. 
2 Al Hadid dkk., “The Principles of Tafsir Research in Indonesia: An Analysis of the Development of 
Modern Contemporary Qur’anic Exegesis in the Country,” International Journal of Islamic Thought, Research 
and Practice 2, no. 2 (2025): 23–29, https://ejournal.staipiq.ac.id/index.php/injou/article/view/407. 
3 Nikki R. Keddie, “Intellectuals in the Modern Middle East: A Brief Historical Consideration,” Daedalus 
101, no. 3 (1972): 39–57, https://www.jstor.org/stable/20024081. 
4 Richard C. Martin, “Understanding the Qurʾan in Text and Context,” History of Religions 21, no. 4 (1982): 
361–84, https://www.jstor.org/stable/1062330. 
5 Wael B. Hallaq, Authority, Continuity and Change in Islamic Law (Cambridge University Press, 2001). 
6 Herbert Berg, “Walid A. Saleh, The Formation of the Classical Tafsīr Tradition: The Quran Commentary 
of al-Thalabi (d. 427/1035), Texts and Studies on the Quran (Leiden: Brill, 2004). Pp. 277. $122.00,” 
International Journal of Middle East Studies 37, no. 4 (2005): 617–19, 
https://doi.org/10.1017/S0020743805242228. 
7 Mustain Thahir, “The Role and Function of Islamic Boarding School: An Indonesian Context,” 
TAWARIKH 5, no. 2 (2014): 197, https://doi.org/10.2121/tawarikh.v5i2.574. 
8 Clifford Geertz, “Religious Belief and Economic Behavior in a Central Javanese Town: Some Preliminary 
Considerations,” Economic Development and Cultural Change 4, no. 2 (1956): 134–58, 
https://doi.org/10.1086/449708. 
9 Koentjaraningrat, “Anthropology in Indonesia,” Journal of Southeast Asian Studies 18, no. 2 (1987): 217–34, 
https://www.jstor.org/stable/20070968. 

https://doi.org/10.24042/jw.v1i1.2840.
https://ejournal.staipiq.ac.id/index.php/injou/article/view/407.
https://www.jstor.org/stable/20024081.
https://www.jstor.org/stable/1062330.
https://doi.org/10.1017/S0020743805242228.
https://doi.org/10.2121/tawarikh.v5i2.574.
https://doi.org/10.1086/449708.
https://www.jstor.org/stable/20070968.


Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 220 

 

etika komunal. Namun demikian, dalam kajian tafsir Nusantara, perhatian akademik 

masih lebih banyak diarahkan pada tasawuf, filologi, atau literasi lokal, sementara 

tradisi tafsir āyāt al-aḥkām, yang menjadi fondasi pembentukan kompetensi fikih 

santri, relatif jarang dianalisis secara hermeneutik. 

Dalam konteks ini, Kiai Abu Fadhol Senori menempati posisi penting sebagai 

ulama pesantren Jawa yang menyusun karya komprehensif dalam bidang tafsir 

hukum melalui Tafsīr Āyāt al-Aḥkām min al-Qur’ān al-Karīm. Sejumlah penelitian awal 

telah mengkaji karya ini dari berbagai sudut pandang. Asif dan Arifin 

memperkenalkan tafsir tersebut sebagai produk intelektual pesantren dan 

memetakan struktur dasarnya.10 Kajian lanjutan oleh Asif dan Wadud 

mengidentifikasi kecenderungan ideologis dan konteks sosial-politik yang 

melatarinya.11 Penelitian metodologis oleh Sakinah menguraikan perangkat manhaj 

tafsir Senori secara rinci,12 sementara Arminsa dan Munif menyoroti dimensi 

lokalitas penafsirannya dalam relasi dengan praktik sosial masyarakat Jawa.13 

Meskipun demikian, penelitian-penelitian tersebut masih bersifat parsial dan belum 

menjelaskan secara terpadu bagaimana dimensi lokal, otoritas fikih klasik, dan 

praktik pedagogis pesantren berkelindan dalam satu struktur penalaran hukum. 

Sementara itu, dalam lanskap global, kajian hermeneutika hukum al-Qur’an 

berkembang pesat melalui karya-karya Wael B. Hallaq, Amina Wadud, Abdullah 

Saeed, Andrew Rippin, Walid Saleh, dan Nicolai Sinai. Berbagai pendekatan, mulai 

dari double movement, hermeneutika etis, hingga maqāṣid modern, telah digunakan 

untuk membaca teks-teks hukum al-Qur’an dalam konteks perubahan sosial. 

Namun, karya-karya tersebut secara umum bertumpu pada korpus tafsir Arab klasik 

dan modern, tanpa melibatkan tradisi tafsir pesantren Asia Tenggara sebagai sumber 

refleksi teoretis. Dengan demikian, tafsir hukum pesantren masih berada di luar 

radar utama diskursus Qur’anic legal hermeneutics, meskipun ia merepresentasikan 

praktik penafsiran yang hidup dan berkelanjutan. 

Berangkat dari celah tersebut, penelitian ini bertujuan menguraikan secara 

sistematis konstruksi hermeneutika hukum yang dibangun Abu Fadhol Senori dalam 

 
10 Muhammad Asif dan Mochammad Arifin, “Tafsir Ayat Aḥkām Dari Pesantren,” Suhuf 10, no. 2 (2017): 
327–48, https://doi.org/10.22548/shf.v10i2.194. 
11 Muhammad Asif dan Abdul Wadud Kasyful Humam, “Tafsir Ayat Alahkam Abil Fadhol Alsenory: 
Sebuah Model Tafsir Analisis Kritis,” Al-A’raf : Jurnal Pemikiran Islam Dan Filsafat 16, no. 1 (2019): 1–24, 
https://doi.org/10.22515/ajpif.v16i1.1641. 
12 Fatihatus Sakinah, “Konstruksi Metodologis Tafsīr Ayāt Al-Aḥkām Min Al-Qur’an Al-Karīm Karya Abil 
Fadhal,” Al Itqan: Jurnal Studi Al-Qur’an 5, no. 2 (2019): 53–80, https://doi.org/10.47454/itqan.v5i2.713. 
13 M. Lytto Syahrum Arminsa dan Muhammad Munif, “Lokalitas Penafsiran Kiai Abul Fadhol Senori 
Dalam Kitab Tafsir Al-Ayat Al-Ahkam,” Nun: Jurnal Studi Alquran Dan Tafsir Di Nusantara 7, no. 1 (2021): 
61–91, https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.229. 

https://doi.org/10.22548/shf.v10i2.194.
https://doi.org/10.22515/ajpif.v16i1.1641.
https://doi.org/10.47454/itqan.v5i2.713.
https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.229.


Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 221 

 

Tafsīr Āyāt al-Aḥkām. Analisis difokuskan pada bagaimana Senori merangkai 

penalaran hukum dari level tekstual, melalui pemaknaan leksikal dan pembacaan 

ẓāhir ayat, menuju integrasi otoritas fikih Syafi‘iyyah, tafsir interlinear, dan praktik 

pedagogis pesantren. Selain itu, penelitian ini menelaah bagaimana struktur 

penafsiran tersebut berinteraksi dengan kondisi sosial masyarakat Jawa serta 

bagaimana ia beresonansi maupun berbeda dengan teori-teori hermeneutika hukum 

kontemporer. 

Dengan memadukan analisis tekstual, epistemologi pesantren, dan kerangka 

hermeneutika hukum modern, penelitian ini mengusulkan konsep “local legal 

hermeneutics” sebagai lensa analitis. Konsep ini menempatkan pesantren Jawa sebagai 

local knowledge system14 yang membentuk cara baca, aturan metodologis, dan orientasi 

hukum penafsir. Melalui pendekatan kualitatif-analitis yang mengintegrasikan 

hermeneutika tekstual, sejarah intelektual, dan komparasi tafsir, penelitian ini 

menunjukkan bahwa karya Senori bukan sekadar representasi tradisi lokal, 

melainkan kontribusi penting bagi pemahaman global tentang keragaman 

epistemologi dan praktik penafsiran hukum dalam dunia Islam. 

B. Konteks Personal dan Intelektual Kiai Abu Fadhol Senori 

Kiai Abu Fadhol Senori merupakan salah satu ulama pesantren Jawa abad ke-20 yang 

berperan dalam proses transmisi dan pengembangan ilmu-ilmu keislaman, 

khususnya dalam bidang fikih, tafsir,15 kalam,16 dan hadis.17 Ia lahir Sedan, 

Rembang18 dan dibesarkan dalam lingkungan pesantren tradisional, serta 

menempuh pendidikan melalui sistem bandongan dan sorogan yang bertumpu pada 

teks-teks fikih Syafi‘i klasik. Jejak intelektualnya terhubung dengan jejaring 

pesantren di wilayah pesisir Jawa, yang selama ini berfungsi sebagai ruang penting 

dalam reproduksi otoritas keilmuan Islam. Dalam konteks tersebut, Rembang 

dikenal sebagai pengajar yang memiliki peran signifikan dalam mata rantai transmisi 

 
14 Lori Ann Thrupp, “Legitimizing Local Knowledge: From Displacement to Empowerment for Third 
World People,” Agriculture and Human Values 6, no. 3 (1989): 13–24, https://doi.org/10.1007/BF02217665. 
15 Arminsa dan Munif, “Lokalitas Penafsiran Kiai Abul Fadhol Senori Dalam Kitab Tafsir Al-Ayat Al-
Ahkam,” 62. 
16 Abdul Munim Cholil, “Al-Dur Al-Farīd Kiai Abul Fadhol Senori, Karya Terbesar Ilmu Kalam Ulama 
Nusantara,” Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian Islam, Pendidikan, Ekonomi, Humaniora 11, no. 1 (2024): 197, 
https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v11i1.3494. 
17 Yuniar Indra Yahya, “Syaikh Abul Fadhol Senori And His Contribution To The Dissemination Of Hadith 
In Indonesia,” Nabawi: Journal of Hadith Studies 4, no. 2 (2023): 177, https://doi.org/10.55987/njhs.v4i2.110. 
18 Moh Ashif Fuadi, “Islamization and the Transition of Power in Nusantara According to Kiai Abul 
Fadhol’s Aḥlā al-Musāmarah,” Islamica: Jurnal Studi Keislaman 16, no. 1 (2021): 85, 
https://doi.org/10.15642/islamica.2021.16.1.80-104. 

https://doi.org/10.1007/BF02217665
https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v11i1.3494.
https://doi.org/10.55987/njhs.v4i2.110
https://doi.org/10.15642/islamica.2021.16.1.80-104.


Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 222 

 

keilmuan pesantren dan memberi pengaruh pada pembentukan generasi ulama 

berikutnya.19 

Kedalaman penguasaan Senori terhadap literatur fikih Syafi‘iyyah,20 yang lazim 

dijadikan rujukan pesantren, menunjukkan bahwa orientasi keilmuannya berakar 

kuat pada tradisi mazhab. Namun, akar tradisional tersebut tidak membuatnya 

berhenti pada reproduksi; justru dalam kerangka pedagogi pesantren, ia 

menampilkan kemampuan khas untuk memadatkan argumentasi, menyaring 

perdebatan, dan mengubah rumusan fikih yang kompleks menjadi penjelasan yang 

operasional. Di titik ini, kekhasan Senori bukan semata-mata pada apa yang ia rujuk, 

melainkan pada cara ia mengelola otoritas mazhab agar dapat diajarkan secara efektif 

dan dapat dipakai sebagai perangkat bimbingan masyarakat. 

Karya Tafsīr Āyāt al-Aḥkām min al-Qur’ān al-Karīm yang menjadi fokus penelitian 

ini—memperlihatkan ketekunannya sebagai mufassir pesantren yang tidak hanya 

melanjutkan pola tafsir klasik, tetapi juga mengembangkan tata cara pembacaan yang 

responsif terhadap kebutuhan sosial-keagamaan di sekitarnya. Struktur karya ini 

menampakkan sistematika khas pengajaran pesantren Jawa: argumentasi yang 

ringkas namun padat, penekanan pada fondasi hukum praktis, serta upaya 

memastikan keterjangkauan makna bagi santri dan komunitas sekitar. Dengan 

demikian, posisi personal Senori yang berakar pada habitus pesantren—dengan 

genealogis keilmuan yang panjang dan otoritatif—menjadi landasan penting untuk 

memahami arah penalaran hukum yang ia rumuskan dalam tafsirnya: ia menulis 

bukan untuk sekadar menambah literatur, melainkan untuk mengkondisikan 

pemahaman hukum agar dapat hidup dalam praksis. 

C. Temuan Utama  

Analisis mendalam terhadap Tafsīr Āyāt al-Aḥkām karya Abu Fadhol Senori 

menunjukkan bahwa konstruksi hermeneutika hukumnya berpijak pada empat 

karakter utama yang saling berkaitan. Keempat karakter ini tidak hanya 

menggambarkan metode penafsiran, tetapi juga memperlihatkan bagaimana 

pesantren mengolah pengetahuan hukum secara sistematis, pedagogis, dan 

kontekstual—dengan tetap menjaga kontinuitas otoritas klasik. 

1. Struktur Penalaran Hukum yang Sistematis dan Berlapis 

Hasil analisis terhadap Tafsīr Āyāt al-Aḥkām menunjukkan bahwa penafsiran Abu 

Fadhol Senori disusun melalui pola penalaran hukum yang bertahap dan relatif 

konsisten. Pola ini tampak jelas dalam contoh-contoh yang dibahas, terutama 

 
19 Wahyudin Noor, “Pembaharuan pesantren: Arah dan implikasi,” Edugama: Jurnal Kependidikan Dan Sosial 
Keagamaan 4, no. 1 (2018): 74, https://doi.org/10.32923/edugama.v4i1.663. 
20 Asif dan Humam, “Tafsir Ayat Alahkam Abil Fadhol Alsenory,” 16. 

https://doi.org/10.32923/edugama.v4i1.663.


Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 223 

 

pada isu arah kiblat dan penafsiran QS al-Jumu‘ah: 10. Secara umum, penalaran 

tersebut dapat diidentifikasi melalui empat tahap kerja yang saling berurutan. 

Pertama, Senori memulai penafsiran dengan klarifikasi istilah dan konsep kunci 

dalam ayat. Pada pembahasan arah kiblat, misalnya, ia terlebih dahulu 

membedakan secara konseptual antara kewajiban menghadap ‘ayn al-ka‘bah dan 

cukup menghadap jihhah al-ka‘bah.21 Penetapan batas terminologis ini menjadi 

langkah awal untuk memastikan bahwa kewajiban yang dimaksud ayat 

dipahami secara tepat, sebelum dikaitkan dengan kondisi faktual masyarakat 

yang tidak berada di sekitar Ka‘bah. 

Kedua, setelah batas semantik ditetapkan, Senori menyajikan pembacaan 

makna ẓāhir ayat secara ringkas dan terarah. Pembacaan ini dilakukan dengan 

tetap memperhatikan struktur lafaz dan hubungan antarfrasa, sehingga makna 

literal ayat berfungsi sebagai pijakan utama dalam penarikan hukum. Pada tahap 

ini, penafsiran tidak diarahkan pada perluasan makna, melainkan pada 

penjagaan agar kesimpulan hukum tidak keluar dari batas tekstual ayat.22 

Ketiga, penafsiran kemudian dihubungkan dengan otoritas fikih Syafi‘iyyah. 

Dalam isu kiblat, Senori merujuk pada pandangan ulama mazhab mengenai 

perbedaan kewajiban antara orang yang mampu mengetahui arah Ka‘bah secara 

pasti dan mereka yang harus berijtihad atau bertaklid.23 Rujukan ini berfungsi 

menegaskan legitimasi hukum yang ditarik dari ayat, sekaligus menjaga 

kesinambungan tafsir dengan tradisi fikih yang mapan. Penyajian pendapat 

mazhab dilakukan secara selektif dan dipadatkan, sesuai dengan kebutuhan 

pengajaran pesantren. 

Keempat, Senori menutup penafsiran dengan elaborasi aplikatif yang 

disesuaikan dengan konteks sosial dan geografis masyarakat Jawa. Pada 

pembahasan arah kiblat, tahap ini tampak dalam penjelasan mengenai cara 

menentukan arah kiblat berdasarkan kemampuan praktis, seperti mengikuti 

orang yang dipercaya, melakukan ijtihad sederhana, atau menyesuaikan dengan 

pengetahuan lokal tentang arah mata angin. Pola aplikatif serupa juga terlihat 

dalam penafsiran QS al-Jumu‘ah: 10, ketika Senori menjelaskan bahwa perintah 

“bertebaran di muka bumi” dan “mencari karunia Allah” dipahami sebagai 

 
21 Arminsa dan Munif, “Lokalitas Penafsiran Kiai Abul Fadhol Senori Dalam Kitab Tafsir Al-Ayat Al-
Ahkam,” 82. 
22 Asif dan Arifin, “Tafsir Ayat Aḥkām Dari Pesantren,” 338. 
23 Arminsa dan Munif, “Lokalitas Penafsiran Kiai Abul Fadhol Senori Dalam Kitab Tafsir Al-Ayat Al-
Ahkam,” 82–83. 



Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 224 

 

kebolehan melakukan aktivitas sosial-keagamaan yang lazim di masyarakat, 

seperti silaturahmi, takziah, dan menjenguk orang sakit.24 

Temuan ini menunjukkan bahwa penafsiran Senori dibangun melalui 

struktur penalaran yang bergerak secara berlapis: dari klarifikasi makna teks, 

penguatan melalui otoritas fikih, hingga penerapan hukum dalam konteks sosial 

konkret. Pola bertingkat inilah yang menjadi dasar bagi pembacaan analitis pada 

bagian selanjutnya, khususnya dalam memahami tafsir Senori sebagai bentuk 

hermeneutika hukum yang beroperasi secara kontekstual tanpa melepaskan diri 

dari fondasi normatifnya. 

2. Integrasi Otoritas Klasik dan Orientasi Pedagogis Pesantren 

Salah satu karakter penting dalam Tafsīr Āyāt al-Aḥkām karya Abil Fadhal terletak 

pada cara pengelolaan otoritas fikih klasik yang disajikan secara ringkas dan 

terstruktur. Penafsiran hukum tidak diarahkan pada pengembangan perdebatan 

mazhab secara luas, melainkan pada pemilihan pendapat fikih yang dipandang 

paling relevan dengan tema ayat yang dibahas. Pendekatan ini menghasilkan 

penjelasan yang bersifat ijmālī, langsung menuju inti persoalan hukum, dan 

menekankan kejelasan normatif.25 

Rujukan terhadap literatur Syafi‘iyyah dan kitab-kitab tafsir klasik berfungsi 

sebagai dasar legitimasi penetapan hukum, tetapi disusun melalui proses seleksi 

dan pemadatan. Otoritas klasik tidak dihadirkan sebagai wacana polemis yang 

panjang, melainkan sebagai sumber normatif yang dirangkum secara 

sistematis.26 Corak penyajian semacam ini menunjukkan orientasi pedagogis 

yang kuat, di mana metode penafsiran diarahkan pada efektivitas penyampaian 

dan fungsi praktis hukum. Dengan demikian, pedagogi pesantren tidak sekadar 

menjadi latar institusional, tetapi berperan sebagai faktor metodologis yang turut 

membentuk format dan karakter akhir penafsiran hukum. 

3. Penggunaan Lokalitas sebagai Wahana Internal Tafsir 

Penafsiran Abu Fadhol Senori menunjukkan bahwa unsur lokalitas berfungsi 

sebagai bagian integral dari proses penafsiran hukum, bukan sekadar ilustrasi 

tambahan di luar teks. Lokalitas digunakan sebagai sarana untuk memastikan 

bahwa ketentuan hukum yang ditarik dari ayat al-Qur’an dapat dipahami dan 

dijalankan secara nyata dalam konteks sosial masyarakat. Dalam pembahasan 

 
24 Arminsa dan Munif, “Lokalitas Penafsiran Kiai Abul Fadhol Senori Dalam Kitab Tafsir Al-Ayat Al-
Ahkam,” 84–86. 
25 Sakinah, “Konstruksi Metodologis Tafsīr Ayāt Al-Aḥkām Min Al-Qur’an Al-Karīm Karya Abil Fadhal,” 
53–80. 
26 Sakinah, “Konstruksi Metodologis Tafsīr Ayāt Al-Aḥkām Min Al-Qur’an Al-Karīm Karya Abil Fadhal,” 
53–80. 



Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 225 

 

arah kiblat, misalnya, Senori tidak berhenti pada penjelasan normatif tentang 

kewajiban menghadap Ka‘bah, tetapi mengaitkannya dengan kondisi geografis 

dan kemampuan praktis masyarakat Jawa. Penjelasan mengenai perbedaan 

antara kewajiban menghadap ‘ayn al-ka‘bah dan jihhah al-ka‘bah kemudian diikuti 

dengan panduan aplikatif, seperti kebolehan bertaklid kepada orang yang 

dipercaya atau melakukan ijtihad sederhana berdasarkan pengetahuan arah 

mata angin. Dengan cara ini, kewajiban ibadah tidak dipahami secara abstrak, 

melainkan disesuaikan dengan situasi konkret umat.27 

Pola serupa juga tampak dalam penafsiran QS al-Jumu‘ah: 10, ketika Senori 

menjelaskan makna perintah untuk “bertebaran di muka bumi” dan “mencari 

karunia Allah” setelah salat Jumat. Ayat tersebut tidak dipersempit pada 

aktivitas ekonomi semata, tetapi dipahami sebagai kebolehan melakukan 

berbagai aktivitas sosial-keagamaan yang lazim dalam kehidupan masyarakat, 

seperti silaturahmi, takziah, dan menjenguk orang sakit.28 Penafsiran ini 

menunjukkan bahwa praktik sosial lokal dijadikan kerangka untuk menjelaskan 

keluasan makna ayat dan implikasi hukumnya. Dengan demikian, lokalitas 

berfungsi sebagai perangkat hermeneutik yang memperkuat relevansi dan 

keterterapan hukum, sekaligus memastikan bahwa penafsiran tetap berakar 

pada realitas sosial tempat hukum itu dijalankan, bukan sebagai ornamen naratif 

yang dilekatkan secara artifisial. 

4. Selektivitas Fikih dan Etos Moderasi 

Temuan lain menunjukkan bahwa penafsiran Abu Fadhol Senori 

memperlihatkan bentuk selektivitas fikih yang mencerminkan etos moderasi 

khas pesantren. Moderasi ini tampak ketika Senori berhadapan dengan 

perbedaan pendapat (khilāfiyyah) dalam fikih, khususnya terkait kewajiban dan 

syarat ibadah, di mana ia tidak memaksakan satu pendapat secara rigid, tetapi 

memilih formulasi hukum yang paling memungkinkan untuk dijalankan oleh 

masyarakat dalam kondisi geografis dan kapasitas praktis yang terbatas. Pilihan 

tersebut tidak dimaksudkan untuk mengurangi otoritas mazhab, melainkan 

untuk menjaga keberlakuan hukum agar tetap operasional dalam kehidupan 

umat. 

Dalam pembahasan arah kiblat, misalnya, Senori menegaskan posisi mazhab 

Syafi‘i mengenai kewajiban menghadap Ka‘bah, tetapi sekaligus memberikan 

 
27 Arminsa dan Munif, “Lokalitas Penafsiran Kiai Abul Fadhol Senori Dalam Kitab Tafsir Al-Ayat Al-
Ahkam,” 81–83. 
28 Arminsa dan Munif, “Lokalitas Penafsiran Kiai Abul Fadhol Senori Dalam Kitab Tafsir Al-Ayat Al-
Ahkam,” 84–85. 



Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 226 

 

ruang bagi praktik taklid kepada orang yang dipercaya atau ijtihad sederhana 

bagi mereka yang tidak memiliki kemampuan teknis untuk menentukan arah 

secara pasti. Pendekatan ini menunjukkan bahwa perbedaan pendapat fikih 

dikelola melalui penyesuaian tingkat kewajiban dengan kondisi subjek hukum, 

tanpa melepaskan kerangka normatif mazhab. Dengan cara ini, hukum tidak 

dipahami sebagai tuntutan ideal yang sulit dijangkau, melainkan sebagai 

pedoman yang dapat dijalankan sesuai dengan kapasitas umat.29 

Etos moderasi yang sama juga terlihat dalam penafsiran QS al-Jumu‘ah: 10, 

ketika Senori tidak membatasi makna perintah “bertebaran di muka bumi” pada 

aktivitas ekonomi semata, tetapi memahaminya sebagai kebolehan melakukan 

berbagai aktivitas sosial-keagamaan yang lazim di masyarakat. Penafsiran ini 

menghindari pemaknaan yang sempit dan normatif-kaku, sekaligus menjaga 

agar hukum tidak berjarak dari praktik sosial yang telah hidup di tengah umat. 

Dengan demikian, moderasi dalam tafsir Senori terletak pada pengelolaan 

penerapan hukum dan penyesuaian terhadap konteks sosial, bukan pada 

pelepasan atau relativisasi otoritas fikih.30 

Secara keseluruhan, temuan ini memperlihatkan bahwa hermeneutika 

hukum Abu Fadhol Senori dibangun melalui kombinasi antara ketelitian 

tekstual, keterikatan pada otoritas klasik, dan kepekaan terhadap kondisi sosial 

umat. Pendekatan tersebut menegaskan bahwa tafsir hukum pesantren tidak 

dapat dipahami melalui satu dimensi saja, melainkan memerlukan pembacaan 

yang secara simultan memperhitungkan teks, tradisi fikih, dan realitas lokal 

tempat hukum itu dijalankan. 

D. Diskusi Analitis 

Bagian diskusi analitis ini bertujuan untuk menafsirkan temuan-temuan utama 

penelitian dalam kerangka konseptual yang lebih luas, dengan menempatkan praktik 

penafsiran Abu Fadhol Senori sebagai proses hermeneutik yang bekerja dalam relasi 

dinamis antara teks, otoritas keilmuan, dan konteks sosial. Jika pada bagian 

sebelumnya temuan difokuskan pada struktur dan karakter penafsiran sebagaimana 

tampak dalam teks Tafsīr Āyāt al-Aḥkām, maka bagian ini menggeser perhatian pada 

implikasi epistemiknya: bagaimana penalaran hukum Senori diproduksi, 

dikondisikan, dan dilegitimasi dalam ekosistem pesantren. Melalui dialog kritis 

dengan teori hermeneutika hukum, konsep discursive tradition, serta gagasan tentang 

 
29 Arminsa dan Munif, “Lokalitas Penafsiran Kiai Abul Fadhol Senori Dalam Kitab Tafsir Al-Ayat Al-
Ahkam,” 81–83. 
30 Arminsa dan Munif, “Lokalitas Penafsiran Kiai Abul Fadhol Senori Dalam Kitab Tafsir Al-Ayat Al-
Ahkam,” 83–84. 



Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 227 

 

lokalitas dan rasionalitas kontekstual, diskusi ini berupaya menunjukkan bahwa 

tafsir Senori tidak hanya merefleksikan pilihan metodologis individual, tetapi juga 

merepresentasikan cara kerja suatu tradisi intelektual dalam mengelola ketegangan 

antara kontinuitas normatif dan kebutuhan praksis sosial. 

1. Produksi Makna Hukum sebagai Proses Hermeneutik Bertingkat 

Struktur penalaran hukum Senori yang bertahap menunjukkan bahwa 

hermeneutika hukum yang ia bangun tidak bergerak secara linear, melainkan 

melalui tahapan yang saling berkaitan. Pemetaan kosa kata dan konsep kunci 

pada tahap awal berfungsi tidak hanya untuk memastikan ketepatan makna 

literal, tetapi juga untuk menetapkan batas semantik yang akan mengarahkan 

konsekuensi hukum. Dalam pembahasan ṭahārah, sebagaimana tampak dalam 

manuskrip Tafsīr Āyāt al-Aḥkām, Senori terlebih dahulu mengklarifikasi istilah-

istilah yang berkaitan dengan kesucian dan hadas, sehingga ruang lingkup 

kewajiban bersuci dapat dipahami secara tepat sebelum implikasi hukumnya 

ditarik. Klarifikasi terminologis ini mencegah pemaknaan hukum yang 

serampangan dan memastikan bahwa penetapan hukum berangkat dari definisi 

yang jelas. Tahap berikutnya berupa pembacaan makna ẓāhir ayat berfungsi 

sebagai pagar interpretatif yang menjaga agar kesimpulan hukum tidak 

tercerabut dari struktur lafaz al-Qur’an. Dengan memperhatikan susunan 

perintah dan batasan yang termuat dalam ayat-ayat ṭahārah, Senori 

menempatkan makna literal sebagai landasan epistemik bagi keseluruhan proses 

istidlāl, sehingga penalaran hukum yang dihasilkan tetap berpijak pada teks 

sekaligus terarah dalam penerapannya.31 

Integrasi fikih Syafi‘iyyah pada tahap berikutnya memperlihatkan fungsi 

tradisi sebagai authoritative scaffolding:32 otoritas klasik menjadi penopang bagi 

stabilitas argumentasi. Namun, Senori tidak menampilkan tradisi itu dengan cara 

ensiklopedik; ia menyusunnya ulang sesuai kebutuhan pengajaran. Di sinilah 

“kondensasi pedagogis” dapat dibaca sebagai mekanisme produksi 

pengetahuan: argumen kompleks dialihwujudkan menjadi proposisi yang dapat 

ditransmisikan melalui bandongan. Pada tahap akhir, ilustrasi lokal bekerja 

sebagai realisasi kontekstual yang menghubungkan hukum yang abstrak dengan 

pengalaman riil masyarakat. Karena itu, pola bertingkat Senori menyeimbangkan 

fidelitas pada teks dan tradisi dengan kebutuhan implementasi hukum. 

 

 
31 Asif dan Arifin, “Tafsir Ayat Aḥkām Dari Pesantren,” 338. 
32 Kim Burwell, “Authoritative Discourse in Advanced Studio Lessons,” Musicae Scientiae 25, no. 4 (2021): 
465–79, https://doi.org/10.1177/1029864919896085. 

https://doi.org/10.1177/1029864919896085.


Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 228 

 

2. Pesantren sebagai Rezim Pengetahuan yang Mengarahkan Bentuk Penafsiran 

Penafsiran Senori tidak dapat dilepaskan dari struktur epistemik pesantren 

sebagai ruang produksi pengetahuan yang beroperasi melalui kesinambungan 

tradisi dan disiplin metodologis. Pesantren bukan hanya tempat belajar, 

melainkan sistem yang membentuk cara kiai menyaring dan menyampaikan 

ilmu. Tradisi bandongan menuntut ketepatan sekaligus ekonomi bahasa: 

penjelasan harus ringkas namun mengena. Hal ini menjelaskan mengapa tafsir 

Senori cenderung berupa “kesimpulan operasional” daripada uraian panjang 

ikhtilaf. 

Dalam kerangka ini, gagasan Talal Asad tentang discursive tradition menjadi 

relevan bukan sebagai abstraksi, tetapi sebagai cara membaca bagaimana otoritas 

dipelihara melalui praktik pengajaran: pemilihan rujukan, pola penjelasan, dan 

repetisi kaidah yang memungkinkan hukum menjadi kebiasaan yang stabil.33 

Selain itu, literasi Pegon, terutama dalam praktik tafsir interlinear, mendorong 

penyajian yang terstruktur dan padat. Ketika teks Arab dihadapkan pada 

kebutuhan makna gandul dan penjelasan singkat, penafsiran terdorong untuk 

menonjolkan inti makna dan inti hukum. Maka, model legal hermeneutics Senori 

merefleksikan rasionalitas institusional pesantren: bukan hermeneutika 

akademik yang panjang, melainkan hermeneutika ajar yang efektif. 

3. Lokalitas sebagai Komponen Hermeneutika, Bukan Sekadar Ilustrasi 

Lokalitas tampak paling jelas ketika Senori membangun analogi dan penjelasan 

yang tidak berhenti pada fungsi pedagogis, tetapi diarahkan pada keberlakuan 

hukum secara operasional. Dalam pembahasan arah kiblat, misalnya, penjelasan 

hukum tidak hanya disandarkan pada ketentuan normatif tentang kewajiban 

menghadap Ka‘bah, tetapi juga dihubungkan dengan kondisi geografis dan 

kemampuan praktis masyarakat setempat. Penentuan arah kiblat dijelaskan 

melalui rujukan pada perkiraan mata angin, kepercayaan kepada orang yang 

dianggap kompeten, atau ijtihad sederhana yang dapat dilakukan oleh umat 

awam. Dalam perspektif legal locality, pendekatan ini dapat dibaca sebagai proses 

vernacularization of law,34 yakni upaya menerjemahkan norma hukum Islam ke 

dalam bahasa sosial dan kerangka pengalaman lokal tanpa mereduksi fondasi 

normatifnya. Dengan cara ini, hukum tidak dipahami sebagai tuntutan abstrak 

 
33 Muhammad Fatih Budiman Putra dkk., “Islam as Discursive Tradition: Synthesizing the Thought of 
Sahal Mahfudz and Talal Asad’s Theoretical Framework in the Pesantren Context,” Journal of Indigenous 
Islam 1, no. 1 (2026): 1–9, https://jindis.org/index.php/jindis/article/view/9. 
34 Sealing Cheng, “The Paradox of Vernacularization: Women’s Human Rights and the Gendering of 
Nationhood,” Anthropological Quarterly 84, no. 2 (2011): 475–505, 
https://muse.jhu.edu/pub/35/article/433547. 

https://jindis.org/index.php/jindis/article/view/9.
https://muse.jhu.edu/pub/35/article/433547.


Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 229 

 

yang sulit dijangkau, melainkan sebagai pedoman yang dapat dijalankan secara 

nyata dalam konteks kehidupan sehari-hari. 

4. Moderasi Fikih sebagai Mekanisme Negosiasi antara Tradisi dan Praktik Sosial 

Selektivitas fikih Senori dapat dipahami sebagai strategi menjaga keterterapan 

hukum di masyarakat tanpa mengurangi otoritas tradisi. Ia memulai dari 

pendapat mazhab yang kuat, lalu menambahkan penjelasan penerapan yang 

mempertimbangkan kapasitas sosial: harmoni, musyawarah, dan keterbatasan 

ekonomi. Moderasi semacam ini menunjukkan bahwa hukum dipahami sebagai 

etika praktis yang harus berjumpa dengan kenyataan, bukan sebagai perangkat 

mekanistik yang dioperasikan tanpa pertimbangan sosial. 

Di titik ini, keterkaitan dengan Hirschkind menjadi lebih grounded: 

normativitas berjalan melalui ekologi praktik, melalui kebiasaan, relasi sosial, 

dan standar kelayakan penerapan.35 Senori tidak “meliberalkan” hukum; ia 

menegosiasikan penerapan agar tradisi tetap berfungsi sebagai pedoman hidup. 

5. Model Hermeneutika Hukum Senori sebagai Kontribusi Epistemik 

Keseluruhan analisis menunjukkan bahwa hermeneutika hukum Senori 

menawarkan model yang relevan tidak hanya secara lokal, tetapi juga penting 

bagi kajian tafsir global. Ia memperlihatkan proses produksi hukum melalui 

triangulasi antara teks, otoritas mazhab, dan ekologi sosial. Ini memberi bukti 

empiris bahwa tafsir hukum pesantren bukan variasi periferal, melainkan locus 

epistemik yang produktif. Dengan perangkat seleksi, adaptasi, dan integrasi 

yang berlangsung sistematis, pesantren Jawa tampil sebagai pusat produksi 

pengetahuan yang berkontribusi pada watak polisentris Qur’anic legal 

hermeneutics. 

Dalam perspektif epistemologi pesantren, “kondensasi epistemik” yang 

dilakukan Senori—yakni pemadatan argumen fikih menjadi unit-unit ajar—

bukan reduksi, melainkan strategi institusional untuk menjaga kesinambungan 

otoritas di ruang belajar kolektif. Integrasi lokalitas juga menunjukkan adanya 

rasionalitas kontekstual: hukum menjadi efektif karena diterjemahkan ke dalam 

struktur sosial yang nyata. Pada tingkat konseptual, model Senori tidak 

sepenuhnya identik dengan legalisme klasik maupun hermeneutika modern; ia 

menampilkan bentuk penalaran yang normatif sekaligus operasional. Dengan 

demikian, karya Senori mendukung argumen bahwa produksi pengetahuan 

Islam bersifat polisentris dan bahwa pesantren Jawa merupakan locus epistemik 

 
35 Lynn Hirschkind, “Redefining the ‘Field’ in Fieldwork,” Ethnology 30, no. 3 (1991): 237–49, 
https://doi.org/10.2307/3773633. 

https://doi.org/10.2307/3773633.


Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 230 

 

yang sah dalam pembentukan keragaman penafsiran hukum al-Qur’an pada 

tingkat global. 

E. Kesimpulan  

Penelitian ini memperlihatkan bahwa hermeneutika hukum Abu Fadhol Senori 

merupakan konstruksi epistemik yang bergerak melalui interaksi simultan antara 

teks al-Qur’an, otoritas fikih Syafi‘iyyah, serta ekologi sosial masyarakat Jawa yang 

dimediasi oleh tradisi keilmuan pesantren. Melalui struktur penafsiran yang 

berlapis—yang dimulai dengan pemetaan semantik ayat, penjelasan zahir teks, 

pemilihan dan integrasi pendapat fikih yang otoritatif, hingga artikulasi aplikatif 

melalui contoh-contoh lokal—Senori membangun sebuah model penalaran hukum 

yang stabil secara tradisional tetapi adaptif secara sosial. Proses interpretasi ini 

menunjukkan bahwa hukum dalam perspektif Senori tidak dipahami semata sebagai 

deduksi dari teks, melainkan sebagai sistem normatif yang memerlukan elaborasi 

yang fungsional dalam konteks kehidupan masyarakat Muslim Jawa. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa hermeneutika hukum Abu Fadhol Senori 

merupakan konstruksi epistemik yang terbentuk melalui interaksi simultan antara 

teks al-Qur’an, otoritas fikih Syafi‘iyyah, dan ekologi sosial masyarakat Jawa, yang 

dimediasi oleh tradisi keilmuan pesantren. Melalui struktur penafsiran yang 

berlapis—mulai dari pemetaan semantik ayat, penjelasan makna ẓāhir, integrasi 

pendapat fikih yang otoritatif, hingga artikulasi aplikatif melalui contoh-contoh 

lokal—Senori membangun model penalaran hukum yang stabil secara tradisional 

sekaligus adaptif secara sosial. Proses ini memperlihatkan bahwa hukum tidak 

dipahami semata sebagai deduksi tekstual, melainkan sebagai sistem normatif yang 

memerlukan elaborasi fungsional agar dapat bekerja dalam kehidupan masyarakat 

Muslim Jawa. 

Lebih jauh, temuan penelitian ini menegaskan bahwa pesantren berfungsi 

sebagai regime of knowledge yang membentuk cara kiai menafsirkan teks hukum dan 

menjamin keberlanjutan transmisi keilmuan. Praktik pedagogis khas seperti 

bandongan, sorogan, dan penggunaan aksara Pegon terbukti mempengaruhi bentuk 

akhir penafsiran, terutama dalam hal kepadatan argumentasi dan orientasi aplikatif. 

Integrasi unsur-unsur lokal—meliputi praktik agraris, struktur keluarga besar, dan 

adat komunal Jawa—menunjukkan bahwa lokalitas tidak berperan sebagai ilustrasi 

tambahan, tetapi sebagai komponen hermeneutika yang memperkuat relevansi dan 

keterterapan hukum. Dengan demikian, tafsir Senori dapat dipahami sebagai bentuk 

local legal hermeneutics yang memberikan kontribusi penting bagi perluasan lanskap 

global penafsiran hukum al-Qur’an, sekaligus menegaskan pesantren Jawa sebagai 

salah satu locus epistemik yang signifikan dalam studi hukum Islam kontemporer. 



Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 231 

 

Temuan ini memiliki implikasi teoretis dan praktis. Secara teoretis, penelitian ini 

menegaskan perlunya memasukkan epistemologi pesantren dan rasionalitas hukum 

lokal sebagai kategori analitis dalam kajian hermeneutika hukum al-Qur’an, sehingga 

keragaman pola produksi hukum dalam Islam dapat dipahami secara lebih utuh. 

Secara praktis, hasil penelitian ini membuka peluang pengembangan pengajaran 

fikih dan tafsir di pesantren melalui integrasi konteks sosial tanpa mengurangi 

komitmen terhadap otoritas klasik. Namun demikian, penelitian ini masih memiliki 

keterbatasan, terutama karena bertumpu pada teks versi cetakan yang belum 

sepenuhnya diverifikasi secara filologis serta belum dilengkapi observasi etnografis 

mengenai praktik pengajaran tafsir Senori di pesantren masa kini. Penelitian 

selanjutnya dapat diarahkan pada kajian komparatif dengan ulama pesantren di 

wilayah lain, eksplorasi filologis atas manuskrip awal Tafsīr Āyāt al-Aḥkām, serta studi 

etnografis mengenai penerimaan dan transmisi karya ini dalam komunitas pesantren 

kontemporer. Dengan demikian, ruang pengembangan hermeneutika hukum 

pesantren tetap terbuka luas untuk memperkaya dialog global tentang penafsiran 

hukum Islam. 

 

Daftar Pustaka 
 

Arminsa, M. Lytto Syahrum, dan Muhammad Munif. “Lokalitas Penafsiran Kiai Abul 
Fadhol Senori Dalam Kitab Tafsir Al-Ayat Al-Ahkam.” Nun: Jurnal Studi Alquran 
Dan Tafsir Di Nusantara 7, no. 1 (2021): 61–91. 
https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.229. 

Asif, Muhammad, dan Mochammad Arifin. “Tafsir Ayat Aḥkām Dari Pesantren.” Suhuf 
10, no. 2 (2017): 327–48. https://doi.org/10.22548/shf.v10i2.194. 

Asif, Muhammad, dan Abdul Wadud Kasyful Humam. “Tafsir Ayat Alahkam Abil 
Fadhol Alsenory: Sebuah Model Tafsir Analisis Kritis.” Al-A’raf : Jurnal Pemikiran 
Islam Dan Filsafat 16, no. 1 (2019): 1–24. https://doi.org/10.22515/ajpif.v16i1.1641. 

Berg, Herbert. “WALID A. SALEH, The Formation of the Classical Tafsīr Tradition: The 
Quran Commentary of al-Thalabi (d. 427/1035), Texts and Studies on the Quran 
(Leiden: Brill, 2004). Pp. 277. $122.00.” International Journal of Middle East Studies 37, 
no. 4 (2005): 617–19. https://doi.org/10.1017/S0020743805242228. 

Burwell, Kim. “Authoritative Discourse in Advanced Studio Lessons.” Musicae Scientiae 
25, no. 4 (2021): 465–79. https://doi.org/10.1177/1029864919896085. 

Cheng, Sealing. “The Paradox of Vernacularization: Women’s Human Rights and the 
Gendering of Nationhood.” Anthropological Quarterly 84, no. 2 (2011): 475–505. 
https://muse.jhu.edu/pub/35/article/433547. 

Cholil, Abdul Munim. “Al-Dur Al-Farīd Kiai Abul Fadhol Senori, Karya Terbesar Ilmu 
Kalam Ulama Nusantara.” Jurnal Alwatzikhoebillah : Kajian Islam, Pendidikan, 

https://doi.org/10.32495/nun.v7i1.229.
https://doi.org/10.22548/shf.v10i2.194.
https://doi.org/10.22515/ajpif.v16i1.1641.
https://doi.org/10.1017/S0020743805242228.
https://doi.org/10.1177/1029864919896085.
https://muse.jhu.edu/pub/35/article/433547.


Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 232 

 

Ekonomi, Humaniora 11, no. 1 (2024): 196–213. 
https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v11i1.3494. 

Fuadi, Moh Ashif. “Islamization and the Transition of Power in Nusantara According to 
Kiai Abul Fadhol’s Aḥlā al-Musāmarah.” Islamica: Jurnal Studi Keislaman 16, no. 1 
(2021): 80–104. https://doi.org/10.15642/islamica.2021.16.1.80-104. 

Geertz, Clifford. “Religious Belief and Economic Behavior in a Central Javanese Town: 
Some Preliminary Considerations.” Economic Development and Cultural Change 4, 
no. 2 (1956): 134–58. https://doi.org/10.1086/449708. 

Hadid, Al, Muhammad Irfan, dan Ahmad Qadri. “The Principles of Tafsir Research in 
Indonesia: An Analysis of the Development of Modern Contemporary Qur’anic 
Exegesis in the Country.” International Journal of Islamic Thought, Research and 
Practice 2, no. 2 (2025): 23–29. 
https://ejournal.staipiq.ac.id/index.php/injou/article/view/407. 

Hallaq, Wael B. Authority, Continuity and Change in Islamic Law. Cambridge University 
Press, 2001. google. 

Hirschkind, Lynn. “Redefining the ‘Field’ in Fieldwork.” Ethnology 30, no. 3 (1991): 237–
49. https://doi.org/10.2307/3773633. 

Keddie, Nikki R. “Intellectuals in the Modern Middle East: A Brief Historical 
Consideration.” Daedalus 101, no. 3 (1972): 39–57. 
https://www.jstor.org/stable/20024081. 

Koentjaraningrat. “Anthropology in Indonesia.” Journal of Southeast Asian Studies 18, no. 
2 (1987): 217–34. https://www.jstor.org/stable/20070968. 

Martin, Richard C. “Understanding the Qurʾan in Text and Context.” History of Religions 
21, no. 4 (1982): 361–84. https://www.jstor.org/stable/1062330. 

Noor, Wahyudin. “Pembaharuan pesantren: Arah dan implikasi.” Edugama: Jurnal 
Kependidikan Dan Sosial Keagamaan 4, no. 1 (2018): 67–84. 
https://doi.org/10.32923/edugama.v4i1.663. 

Putra, Muhammad Fatih Budiman, Dian Ahmad Jufrih, Dwi Ismiasih, dan Qussiyatur 
Rohmania. “Islam as Discursive Tradition: Synthesizing the Thought of Sahal 
Mahfudz and Talal Asad’s Theoretical Framework in the Pesantren Context.” 
Journal of Indigenous Islam 1, no. 1 (2026): 1–9. 
https://jindis.org/index.php/jindis/article/view/9. 

Sakinah, Fatihatus. “Konstruksi Metodologis Tafsīr Ayāt Al-Aḥkām Min Al-Qur’an Al-
Karīm Karya Abil Fadhal.” Al Itqan: Jurnal Studi Al-Qur’an 5, no. 2 (2019): 53–80. 
https://doi.org/10.47454/itqan.v5i2.713. 

Thahir, Mustain. “The Role and Function of Islamic Boarding School: An Indonesian 
Context.” TAWARIKH 5, no. 2 (2014). https://doi.org/10.2121/tawarikh.v5i2.574. 

Thrupp, Lori Ann. “Legitimizing Local Knowledge: From Displacement to 
Empowerment for Third World People.” Agriculture and Human Values 6, no. 3 
(1989): 13–24. https://doi.org/10.1007/BF02217665. 

Yahya, Yuniar Indra. “Syaikh Abul Fadhol Senori And His Contribution To The 
Dissemination Of Hadith In Indonesia.” Nabawi: Journal of Hadith Studies 4, no. 2 
(2023). https://doi.org/10.55987/njhs.v4i2.110. 

https://doi.org/10.37567/alwatzikhoebillah.v11i1.3494.
https://doi.org/10.15642/islamica.2021.16.1.80-104.
https://doi.org/10.1086/449708.
https://ejournal.staipiq.ac.id/index.php/injou/article/view/407.
https://www.cambridge.org/core/books/authority-continuity-and-change-in-islamic-law/4B34BC0BBD5E6EBF51CBDA4E86B23360
https://doi.org/10.2307/3773633.
https://www.jstor.org/stable/20024081.
https://www.jstor.org/stable/20070968.
https://www.jstor.org/stable/1062330.
https://doi.org/10.32923/edugama.v4i1.663.
https://jindis.org/index.php/jindis/article/view/9.
https://doi.org/10.47454/itqan.v5i2.713.
https://doi.org/10.2121/tawarikh.v5i2.574.
https://doi.org/10.1007/BF02217665.
https://doi.org/10.55987/njhs.v4i2.110.


Anam Nasrulloh Hasan: Hermeneutika Hukum Lokal... 

 
JOURNAL OF ISLAMIC SCRIPTURES IN NON-ARABIC SOCIETIES 

VOLUME 2, ISSUE 3, SEPTEMBER 2025 233 

 

Zuhdi, M. Nurdin, dan Sahiron Syamsuddin. “The Contemporary Qur’anic Exegesis: 
Tracking Trends in The Interpretation of The Qur’an in Indonesia 2000-2010.” 
JAWI 1, no. 1 (2018): 1–48. https://doi.org/10.24042/jw.v1i1.2840. 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.24042/jw.v1i1.2840.

